
La Chiesa di Cristo
è comunione

Un manuale di ecclesiologia



Presentazione
LA CHIESA NEL CONTESTO DEL NOSTRO TEMPO

Perché la Chiesa fa difficoltà ad essere accettata 
dalla mentalità comune dell’epoca moderna? Si 
dice: Cristo, sì; la Chiesa, no. Da dove nasce que-
sta obiezione? Un po’ dal complesso adolescenziale 
della nostra società che è in perenne conflitto con 
l’autorità: e la Chiesa esercita un’indubbia autorità 
morale. Un po’ dall’immagine troppo spiritualista, 
di tipo protestante, che si ha del fenomeno religio-
so: e la Chiesa si presenta con il volto concreto e 
dimesso dei cristiani non sempre all’altezza dell’i-
deale e del compito. Un po’ dall’ideologia anticle-
ricale, che vorrebbe la Chiesa assente dal mondo, 
mentre lei imperterrita continua ad affermare che 
è proprio il mondo che le interessa, poiché il suo 
Fondatore, Gesù Cristo, l’ha voluta per la salvezza 
del mondo; e per di più non si limita ad un’affer-
mazione di principio, ma pratica le vie del mon-
do con molta sicurezza, soprattutto con il servizio 
di carità. Ed ancora un po’ dalla poca conoscenza 
della natura della Chiesa stessa e del suo messag-
gio.  Questo strumento vuole sopprerire almeno 
a quest’ultima mancanza. Per questo intende, nel 
suo complesso, rispondere ad alcune domande 
fondamentale: qual è l’identità della Chiesa? Per-
ché esiste? Da dove viene? Cristo l’ha effettiva-
mente voluta? E se l’ha voluta, com’è la Chiesa da 
lui pensata? E’ uno strumento, e da uno strumento 
non c’è da attendersi nulla se non che venga utiliz-
zato. Vuole semplicemente introdurre a ripensare 
la propria appartenenza alla Chiesa in termini più 
coscienti e appassionati.
Se la Chiesa è nostra madre, se essa viene misco-
nosciuta ed accusata di fronte al mondo: si può, da 
figli, non alzarsi per difenderla? Da figli vorremmo 
specchiarci nel suo volto per ritrovare noi stessi, la 
nostra origine e il nostro destino di cristiani. 

Questo sussidio didattico è 
debitore ad alcuni maestri 
ben più autorevoli, a cui si 
rimanda per un approfon-
dimento della questione.

H. De Lubac, Cattolicismo, 
op. om. 7, Jaca Book, 1978
H. De Lubac, Meditazioni 
sulla Chiesa, op.om. 8, Jaca 
Book,  1987
R. Guardini, La realtà 
della Chiesa, Morcelliana, 
1977
J. Ratzinger, La Chiesa. 
Una comunità sempre in 
cammino, Paoline, Cinisel-
lo Balsamo, 1991
L. Giussani, Perché la 
Chiesa, I e II, Jaca Book, 
1992
A. J. Möhler, Simbolica, 
Jaca Book, 1984, 277-360
G. Biffi, La bella, la bestia 
e il cavaliere, Jaca Book 
1984



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     3.  

Introduzione
QUADRO STORICO DEL TRATTATO DI ECCLESIOLOGIA

La chiesa tra passato e futuro

Iniziamo il nostro percorso di ecclesiologia con una os-
servazione pregnante di H. U. Von Balthasar, che sottoli-
nea il tempo nuovo che si è instaurato con l’ecclesiologia 
del Vaticano II. Ecclesiologia che ancora deve essere as-
similata, ma che apre a prospettive di missionarietà to-
tal-mente nuove rispetto al passato:
“In tutti i secoli in cui la Chiesa era più che mai sicura 
della propria missione, della propria dottrina e della pro-
pria capacità di plasmare il mondo, non si è mai preoc-
cupata di riflettere su se stessa e di definirsi in termini 
teologici. Neppure in san Tommaso si trova ancora un 
trattato sulla Chiesa. Essa era considerata in quel tempo 
la forma definitiva, protesa verso Dio e da lui provenien-
te, di tutta quanta la società umana, idealmente unita nel 
“sacro romano impero”. Anche se in quei tempi l’attività 
missionaria era in crisi, la Chiesa continuava a essere la 
“forma” che trascendeva se stessa nella “materia” dell’u-
manità, così come nella parabola evangelica il lievito che, 
da solo, è immangiabile, rivela la propria utili-tà non ap-
pena è messo “nelle tre misure di farina”. 
Poi all’inizio dell’età moderna aumentò sempre più il di-
stacco tra la sfera profana e quella sacra, finché si giunse 
alla dottrina dell’esistenza di “due comunità per-fette in se 
stesse”, con interessi comuni soltanto nella zona di con-
fine. Fu anche l’epoca in cui la Chiesa cominciò a consi-
derare se stessa come oggetto di rifles-sione; fu l’apogeo 
di un’ecclesiologia a carattere soprattutto istituzionale. 
A prima vista questo processo sembra tanto necessario 
e irreversibile quanto quello che portò le scienze profa-
ne a svincolarsi dalla stretta della sfera sacrale. Ma ora, 
riflettendo più attentamente all’originaria missione degli 
apostoli inviati a tutti i popoli, alla funzione di lievito del-



4.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

la comunità cristiana e all’ideale di quella che un 
tempo era la “cristianità” spirituale e temporale, il 
Concilio Vaticano II ha scoperto di nuovo l’essen-
ziale trascendenza della Chiesa (come “forma”) in 
fun-zione del mondo (come “materia”), e ha spa-
lancato le porte e riproposto ai cri-stiani la loro 
fondamentale ispirazione missionaria. 
E pertanto deve esser chiara la distinzione tra “cri-
stianità” e “cristianesimo”: la cristianità è la deter-
minata forma che la Chiesa assume di tempo in 
tempo nella storia, che non è per sé immutabile; 
mentre il cristianesimo è l’equivalente del “Vange-
lo” che attraversa la vita di fede di ogni periodo 
storico ed è l’anima che ringiovanisce la cristianità. 
Il cristianesimo costringe la Chiesa ad essere sem-
pre in una forma di continua conversione o puri-
ficazione, “purificanda” (LG 8) o, se-condo lo slo-
gan protestante dell’epoca di Lutero, “reformanda”.
Voler ripristinare l’ideale medievale in un mondo 
dissacrato, animato da senti-menti di diffidenza, 
anzi di avversione per questo stantìo fossile di 
Chiesa, e per di più con un gruppetto di cristiani 
sempre più debole e sparuto, sembra una ro-man-
tica avventura di sogno. Eppure non fu meno inve-
rosimile l’impresa dei primi discepoli, che posti di 
fronte ad una fiorente civiltà pagana, solidamente 
affermata in tutto il mondo con poteri politici e 
militari, riuscirono in poco più di due secoli a cri-
stianizzarla”.1
 
Questa visione corretta che tiene conto, nello stes-
so tempo, sia della natura trascendente della Chie-
sa, come depositaria e testimone del Van-gelo, sia 
del suo compito missionario che la porta ad incar-
narsi nella storia, è un equilibrio che impedisce sia 
il tradizionalismo del passato sia l’avventurosità di 
forme ecclesiali secolarizzate.

1. H. U. von Balthasar 
- J. Ratzinger, Due saggi. 
Perché sono ancora cri-
stiano. Perché sono ancora 
nella Chiesa, Queriniana, 
Brescia 1971, pp. 9-10.



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     5.  

1. L’Ecclesiologia come trattato

1. Ecclesiologia: una storia molto recente

L’ecclesiologia intesa come riflessione teologica si-
stematica sul miste-ro della Chiesa ha una storia 
molto recente. La sua apparizione come “discipli-
na teologica specifica” - e non solo come apolo-
getica introdutti-va, iniziata con la Controriforma 
- avviene con il Vaticano II (1962-1965). In questo 
concilio per la prima volta, nella sua lunga storia 
la Chiesa ha descritto se stessa. A partire da que-
sto momento, l’ecclesiologia - il cui insegnamento 
dall’epoca controversistica fino ad allora era limi-
tato alla sola dimensione apologetica - diventa una 
disci-plina teologica e sistematica.
E’ vero che nel Concilio Vaticano I (1870) si trattò 
il tema ecclesiolo-gico del primato del Papa e del 
suo magistero infallibile, ma quel Conci-lio non 
portò a termine i suoi compiti perché, in seguito 
“alla presa” di Roma e alla guerra franco-prussia-
na, le sue sessioni dovettero essere interrotte: il che 
impedì di preparare il secondo documento sulla 
Chiesa, che avrebbe dovuto contribuire a conte-
stualizzare le definizioni sul pri-mato e sull’infal-
libilità. Per questo motivo, il Vaticano II riprende 
- nel cap.II della Lumen Gentium, dedicato alla 
costituzione gerarchica sulla chiesa e dell’episco-
pato - gli insegnamenti del Vaticano I, sottoline-
an-done la complementarietà.
In ogni caso tutte le tematiche teologiche sulla 
Chiesa sono riunite in unità nell’insegnamento del 
Concilio Vaticano II, che ha presentato il mistero 
proprio e la missione identitaria della Chiesa. Bi-
sogna però te-nere conto che in esso confluiscono 
due orientamenti o accenti ecclesio-logici che rias-
sumono i due millenni della Chiesa.  

2.  La migliore storia 
dell’ecclesiologia antica è: 
Y. Congar, L’Eglise, II. De 
Saint-Augustin à l’époque 
moderne, Paris 1970. Per 
il secondo millennio la 
monografia di A. Anton, 
El Misterio de la Iglesia, 
Madrid 1986-1987. Una 
visione sintetica P. Tihon, 
La chiesa, in B. Sesboué, 
Storia dei dogmi, III, I se-
gni della salvezza, Piemme, 
Casale 1998, 303-486.



6.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

3. S. Pié-Ninot, Ecclesio-
logia. La sacramentalità 
della comunità cristiana, 
Queriniana BTC 138, Bre-
scia 2008, pp. 48-70.

2. Due millenni di vita e due volti della Chiesa 3

Nel primo millennio - durante la tappa della chie-
sa indivisa (la rottura della Chiesa Cattolica con 
le chiese d’oriente è del 1054) che arriva fino alla 
grande scolastica - è predominante l’ecclesiologia 
sacramentale della chiesa come comunione di chie-
se locali.3
Nel secondo millennio domina invece la prospet-
tiva dell’unità della chiesa universale, elaborata in 
chiave giuridica prima e apologetica, poi. Fase che 
ebbe i suoi inizi con i primi trattati autonomi sulla 
chiesa (secolo XIV); si è consolidata in epoca tri-
dentina ed ha avuto il suo culmine nel Vaticano I 
con la definizione dei dogmi sull’autorità e la fun-
zione del papato.
Per lunghi secoli l’ecclesiologia è stata una “vita”, 
cioè uno spirito, una coscienza, una dimensione 
implicita di una “ecclesiologia in atto”, senza una 
formulazione dogmatica. Si caratterizzava come 
“comunione sacramentale” e “comunità di carità”. 
Si deve dunque evitare di pensare che la Chiesa sia 
una realtà semplicemente metastorica e che in essa 
tutto sia stato chiaro fin dall’inizio. Essa invece è 
vissuta nella storia; e il tempo l’ha segnata e in esso 
si è sviluppata: cosicché va da sé che ci siano voluti 
quasi due millenni di storia, per elaborare con il 
Concilio Vaticano II una visione abbastanza com-
pleta della Chiesa. 
Questa linea evolutiva e progressiva nel considera-
re la Chiesa giustifica anche una breve descrizione 
per confrontare i vari modi di intendere la Chiesa 
nel passato: dalla Bibbia ai Padri, dal Medioevo 
alla Riforma, dal secolo XIX ad oggi. 
L’edificio dell’ecclesiologia, elaborato oggi, è stato 
costruito con i mattoni scoperti a poco a poco o 
forgiati nelle varie vicende storiche e col contribu-
to di vari pensieri, ognuno integrabile con l’altro. 
Di tutto questo materiale cogliamo solo qualche 
linea generale di evoluzione.



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     7.  

2. L’Ecclesiologia del primo millennio 3 

Nel primo millennio della storia della Chiesa non 
troviamo - come abbiamo già osservato - alcun 
trattato sistematico di ecclesiologia. La realtà del-
la Chiesa è presupposta nell’annuncio del Vangelo 
ed è inseparabile da tutta la costruzione dogmatica 
venuta in seguito. E di questa costituisce la base 
esistenziale. 
“La chiesa era presente e inclusa in tutte e ciascuna parte 
della teologia”. 4 

La Chiesa si auto-percepisce come esperienza di 
unità e di carità vissuta nella pratica quotidiana, 
animata dallo Spirito del Cristo Risorto celebrato 
nell’Eucaristia, senza alcuna riflessione teorica.5  
La Chiesa vive dunque della esperienza di Cristo 
nel tempo.
Quando i cristiani cercano la loro origine, il loro 
fine, i criteri e le motivazioni per il loro compor-
tamento, che è così paradossalmente diverso da 
quello del mondo pagano, essi incrociano sempre 
l’evento Gesù di Nazareth, reso presente e attua-
le attraverso esperienza dello Spirito Santo come 
attestano gli Atti degli Apostoli per gli inizi della 
Chiesa. Scrive Ignazio di Antiochia:
“Dal frutto di Lui (Cristo), dalla sua divina e beata passione, 
e per mezzo della sua risurrezione, egli ha innalzato un ves-
sillo per tutti i secoli, per radunare insieme i suoi santi e i 
suoi fedeli, sia tra i giudei, sia tra le genti, nell’unico corpo 
della sua Chiesa” (Smirn I, 2).

“Voi siete le pietre del tempio del Padre, preparate per la 
costruzione di Dio Pa-dre, sollevate in alto attraverso l’ar-
gano di Gesù Cristo che è la sua croce, mentre lo Spirito 
Santo funge da corda: la vostra fede vi conduce in alto, 
mentre la carità è il cammino che vi eleva verso Dio” (Ad 
Eph. IX, 1. 2)

Edificati sul fondamento degli apostoli e dei pro-
feti, i discepoli di Cristo si “sentono uniti” nella 
Chiesa. Il loro fondamento è la Rivelazione e so-

4. Y. Congar, L’idée de 
l’Èglise chez Saint Thomas 
d’Aquin, in Esquisse du my-
stère de l’Eglise, Paris 1941, 
59-92, 90.
5. H. Fries, Mutamenti 
dell’immagine della Chiesa 
ed evoluzione storico-dog-
matica, in Mysterium Sa-
lutis, VII, Queriniana, Bre-
scia, 267-348; H. deLubac, 
Meditazione sulla Chiesa, 
Jaca Book, Milano 1979, 
161-192.



8.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

prattutto la vita e l’opera di Cristo, culminata nella 
sua Pasqua di morte e risurrezione. Il canone scrit-
turistico della Parola di Dio è la loro luce, a cui si 
affidano per capire il senso della propria esistenza.

1. Padri apologisti

Già con gli apologisti del II secolo la Chiesa si pre-
sentava al mondo come l’annuncio e la presenza 
della salvezza realizzata da Gesù Cristo: in essa è 
data la partecipazione alla nuova vita nello Spirito 
e nella memoria ecclesiale si raccoglie la fede apo-
stolica. 
Essa prende posizione nei riguardi di ebrei e di 
pagani affermando di essere un “tertium genus”, 
nato dal mistero pasquale di Cristo, compaginato 
in unità per la fede e la carità. E poiché è animata 
dallo Spirito vive in sé il potere di interpretare la 
Scrittura in funzione di Cristo e può comunicare 
lo Spirito a tutti gli uomini. Appunto dalla rifles-
sione sulla salvezza comunicata dallo Spirito nella 
Chiesa deriva così tutta la dogmatica. 
“Per difendere il suo mistero, la Chiesa rende esplicito il 
contenuto della fede. Partendo dall’esperienza della realtà 
ecclesiale vissuta, la teologia patristica, attenta a consider-
are la storia della salvezza con l’aiuto del principio erme-
neutico, che le è dato dalla Parola di Dio vivente in lei, nel 
Cristo, riconosce la dinamica della storia della salvezza, 
che parte da Dio e attraverso il Cristo  e lo Spirito si comu-
nica entro la Chiesa”.6 

Si capisce allora, perché la struttura trinitaria dei 
Simboli più antichi della fede culmina nella Chiesa.
Nel più antico Credo (o Simbolo apostolico), la cui 
origine è radicata nella Tradizione apostolica (II/
III secolo) e si consolidò soprattutto a Roma e in 
Occidente, è contenuta la fede verso la Chiesa con 
questa formula: “Credo nello Spirito Santo, la san-
ta Chiesa cattolica, la comunione dei santi”. 
Si osservi come questo Simbolo utilizzi la formu-
la della fede verso la Chiesa senza la preposizione 
“in”, la quale invece è usata per specificare la fede 

6. M.J. Le Guillou, La 
costituzione del Trattato 
sulla Chiesa, in Sacramen-
tum Mundi, Enciclopedia 
teologica III (a cura di K. 
Ranher), Morcelliana, Bre-
scia 1975, pp. 400.

7. ”Nel simbolo niceno-co-
stantinopolitano, basato 
sul testo dell’antico sim-
bolo battesimale di Ge-
rusalemme, che serviva 
ugualmente nella liturgia 
del battesimo a Costanti-
nopoli, la struttura e l’or-
dine sono uguali. Ora il 
testo di questi due simboli 
- così come per noi è fissa-
to fin dall’antichità -, non 
dice della Chiesa che noi 



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     9.  

nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo. Nel Ca-
techismo della Chiesa cattolica, dopo aver ricorda-
to che “la Chiesa è il luogo dove fiorisce lo Spirito” 
(n. 749- 750), si spiega:
”Nel Simbolo degli apostoli professiamo di “credere la 
Chiesa” e non nella Chiesa, per non confondere Dio e le 
sue opere e per attribuire chiaramente alla Bontà di Dio 
tutti i doni che egli ha riversato nella sua Chiesa”. 

La Chiesa non è il termine a cui tende la fede, ma 
è l’ambito entro il quale si è generata e vive la fede 
nel Dio uni-trino.7 

2. Patristica

Partendo dall’esperienza ecclesiale, la patristica è 
attenta a considerare la storia della salvezza con 
l’aiuto del principio ermeneutico che le è dato dal-
la Parola di Dio, vivente in lei (cf Canone scrit-
turistico riconosciuto). E riconosce la dinamica 
della storia della salvezza che parte da Dio e, at-
traverso Cristo, si comunica alla Chiesa. 

1. La Chiesa è consapevole che nei sacramenti è 
inserita nel mistero della Pasqua di Cristo, di cui 
essa è il dispiegarsi nella storia degli uomini. La 
Chiesa perciò si autoconcepisce come l’umanità sal-
vata da Cristo. Convocata e originata dalla Parola e 
mediante i segni sacramentali, e in particolare per 
mezzo dell’Eucaristia, la Chiesa si rivela come co-
munione dei chiamati alla sapienza dello Spirito, 
nell’attesa della manifestazione gloriosa del Signo-
re Gesù. 

2. Per i Padri della Chiesa, tutta intera la Scrittura 
parla di Cristo e della Chiesa. Essi la scorgono nelle 
immagini bibliche: popolo di Dio, corpo di Cristo, 
tempio, casa, sposa di Cristo, vigna, città, regno, 
rete, tunica, gregge, colomba, ecc. Nell’ottimo stu-
dio di H. Rahner si riassume la ricca ecclesiologia 
dei Padri attorno a quattro filoni: 

crediamo in essa. Dicendo 
“Credo la Chiesa cattolica” 
noi non proclamiamo la 
nostra fede “nella Chiesa”, 
ma “alla Chiesa”, cioè alla 
sua esistenza, alla sua real-
tà soprannaturale, alla sua 
unità, alle sue prerogative 
essenziali.  ... Si può credere 
a moltissime cose: ma non 
si concede la propria fede 
che a qualcuno. La fede, 
nel senso più forte, non la 
si concede che a Dio, ed 
è questo tipo di fede che 
si traduce nell’espressio-
ne “credere in”. Per ogni 
altra cosa si può dire: “Io 
ci credo”, ma solo di Dio 
si dice: “Io credo in Lui”. 
La fede comporta, alla sua 
radice e al suo termine, un 
elemento personale di na-
tura privilegiata. ... Non si 
rifletterà mai abbastanza 
sulla novità cristiana di 
questa formula “credere 
in”: questa formula è estra-
nea al greco classico ed è 
sconosciuta ai Settanta. La 
dob-biamo al Vangelo di 
Giovanni. E’ lecito vedervi 
l’indice rivelatore di una 
verità profonda. Raramen-
te un’idea nuova si traduce 
immediatamente in una 
formula fissa: e “credere 
in” diventa sempre più 
l’espressione abituale per 
designare l’atto di fede 
cristiano” : H. De Lubac, 
Meditazione sulla Chiesa, 
Opera Omnia n. 8, Jaca 
Book, Milano, pp. 14-16 
passim.. 



10.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

8.  H. RAHNER, L’eccle-
siologia dei Padri, Paoline, 
Roma 1971.
9. M.J. Le Guillou, La co-
stituzione del Trattato sulla 
Chiesa, o. c. 401.
10. Nella prima visione 
la Chiesa appare a Erma 
molto vecchia, “poiché 
fu creata prima di tutte le 
cose”; nella seconda visio-
ne, ha un aspetto giovani-
le ed era più gioiosa della 
volta precedente; mentre 
infine nella terza visione 
era tutta giovane e di una 
bellezza sorprendente ed 
era molto gioiosa. 

1) la Chiesa come grembo materno; 2) la Chiesa 
come la Vergine che, quale luna, riflette la luce di 
Cristo;  3) la Chiesa, sorgente d’acqua viva che sca-
turisce dal costato aperto del Cristo dormiente in 
croce;  4) la Chiesa come arca della salvezza.  

3. In particolare, i Padri insistevano su alcuni ele-
menti di cui il primo è: 
1) la Chiesa vive nel rapporto tra lo Spirito, il Van-
gelo e l’Eucaristia. 
“Nella celebrazione dell’Eucaristia, la Chiesa (pro-
to-sacramento della θείωσις o divinizzazione) si ri-
vela come comunione dei chiamati alla sapienza 
nello Spirito, nell’attesa della manifestazione nella 
gloria. Concepita nella linea stessa dell’Incarnazio-
ne e della Pentecoste, essa è il dispiegarsi nel tem-
po del mistero pasquale. Nei sacramenti essa sa di 
essere inserita nella morte e nella risurrezione del 
Cristo, in cui si comunica l’energia dello Spirito. 
Nella sua umanità essa ha la percezione di parte-
cipare dinamicamente all’unità di dell’umanità di 
Gesù Cristo stesso con Dio. E in forza di questa 
unità con l’umanità di Cristo essa rappresenta il 
genere umano in quanto ha il suo capo in Cristo 
e viene vivificato dal suo Spirito: e per questo non 
è estranea al mondo e agli uomini. Essa è l’umani-
tà salvata in Cristo”,9  a cui tutti gli uomini, anche 
senza saperlo, anelano.

2) La Chiesa è un tertium genus fra giudei e pa-
gani. Secondo Tertulliano questo appellativo era 
applicato alla Chiesa dall’esterno (da coloro che 
la contrastavano) con un tono ironico-sarcasti-
co (quasi ad indicare - con un linguaggio d’oggi 
- degli extra-terrestri o gente che viveva al di fuori 
della logica del mondo socio-politico riconosciuto 
dalle leggi); ma poi venne usato in testi ecclesiasti-
ci per definire il modo profondo di essere Chiesa. 
La fede in Gesù Risorto colloca il discepolo in una 



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     11.  

posizione nuova rispetto agli altri da cui provie-
ne, siano ebrei o pagani; dunque la fede cristiana 
provoca una nuova coscienza storica nei cristia-ni 
(cf Lettera a Diogneto). Questa comprensione 
della Chiesa: rispetto a Israele fa dire a Giustino 
che essa è “il vero popolo di Dio”, “la vera stirpe 
di Abramo”, “il vero tempio”, dove “vero” indica 
il compimento di ciò che in Israele era solo ab-
bozzato. Rispetto ai pagani si legge nel Pastore di 
Erma che la Chiesa è “giovane e anziana allo stesso 
tempo”:  giovane perché animata dalla vita nuova 
(primizia della creazione nuova) e anziana perché 
da sempre pensata da Dio come la forma che Egli 
vuole dare all’umanità.10 

3) La Chiesa è pellegrina in questo mondo: è una 
figura che si ritrova negli indirizzi delle lettere 
di Clemente Romano, di Ignazio di Antiochia e 
in quella a Diogneto.11  Con essa questi scrittori 
ricordano ai cristiani che la destinazione finale 
di  ogni cosa non si conclude in questo mondo, né 
dentro questa storia, perché la risurrezione di Gesù 
penetra, intride la storia e l’attrae verso il Cristo glo-
rioso. Per questo i cristiani si sentono “pellegrini e 
stranieri” in questo mondo (cf 1 Pt 1, 17; 2, 11). 

4) La Chiesa è grembo materno che genera per mez-
zo della fede e dei sacramenti. La Chiesa è Vergine 
e Madre: “vergine” per opera dello Spirito Santo 
che la conferma nell’adesione totale a Cristo e “ma-
dre” perché genera nuovi figli a Dio.  
Soprattutto in Agostino è costante il richiamo 
all’immagine della Chiesa-madre come chiesa che 
genera figli a Cristo: “Voi cominciate ad avere Dio 
anche come Padre, dal momento che siete nati da 
quella madre che è la Chiesa” (Serm 398,1). 
Solo con papa Gregorio VII (1020-1085) si avrà 
un cambiamento nell’interpretazione della “Chie-
sa-madre” che trasformerà questa immagine in un 

11. E’ istruttivo il modo 
paradossale in cui la Let-
tera a Diogneto descrive 
la coscienza dell’essere 
“cristiani”. Cap. V: “1. I 
cristiani né per regione, né 
per voce, né per costumi 
sono da distinguere da-
gli altri uomini. 2. Infatti, 
non abitano città proprie, 
né usano un gergo che si 
differenzia, né conducono 
un genere di vita speciale. 
3. La loro dottrina non è 
nella scoperta del pensie-
ro di uomini multiformi, 
né essi aderiscono ad una 
corrente filosofica uma-
na, come fanno gli altri. 4. 
Vivendo in città greche e 
barbare, come a ciascuno 
è capitato, e adeguandosi 
ai costumi del luogo nel 
vestito, nel cibo e nel resto, 
testimoniano un metodo 
di vita sociale mirabile e 
indubbiamente parados-
sale. 5. Vivono nella loro 
patria, ma come forestieri; 
partecipano a tutto come 
cittadini e da tutto sono 
distaccati come stranie-
ri. Ogni patria straniera è 
patria loro, e ogni patria 
è straniera. 6. Si sposano 
come tutti e generano figli, 
ma non gettano i neonati. 
7. Mettono in comune la 
mensa, ma non il letto. 8. 
Sono nella carne, ma non 
vivono secondo la carne. 9. 
Dimorano nella terra, ma 
hanno la loro cittadinanza 
nel cielo. 10. Obbediscono 
alle leggi stabilite, e con la 
loro vita superano le leggi. 
11. Amano tutti, e da tutti 
vengono perseguitati. 12. 
Non sono conosciuti, e 
vengono condannati. Sono 
uccisi, e riprendono a vive-
re. 13. Sono poveri, e fanno 



12.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

ricchi molti; mancano di 
tutto, e di tutto abbonda-
no. 14. Sono disprezzati, e 
nei disprezzi hanno gloria. 
Sono oltraggiati e procla-
mati giusti. 15. Sono ingiu-
riati e benedicono; sono 
maltrattati ed onorano. 16. 
Facendo del bene vengo-
no puniti come malfattori; 
condannati gioiscono come 
se ricevessero la vita. 17. 
Dai giudei sono combattuti 
come stranieri, e dai greci 
perseguitati, e coloro che 
li odiano non saprebbero 
dire il motivo dell’odio. 
Cap. VI. 1. A dirla in breve, 
come è l’anima nel corpo, 
così nel mondo sono i cri-
stiani. 2. L’anima è diffusa 
in tutte le parti del corpo e 
i cristiani nelle città della 
terra. 3. L’anima abita nel 
corpo, ma non è del cor-
po; i cristiani abitano nel 
mondo, ma non sono del 
mondo. L’anima invisibi-
le è racchiusa in un corpo 
visibile; i cristiani si vedo-
no nel mondo, ma la loro 
religione è invisibile” (Di-
dachè, Prima lettera di Cle-
mente ai Corinzi, A Diogne-
to - Città Nuova - 2008)).
12. Cipriano, De Eccl. 
Cath. unitate, 4-5; cf Ep 
73,11; Circa la maternità 
della Chiesa si è arrivati 
ad esprimerla anche in un 
simbolo battesimale del 
III sec.: “credo in Spiri-
tum Sanctum, in sanctam 
matrem Ecclesiam”: K. 
Delahaie, Per un rinno-
vamento della pastorale. 
La comunità, madre dei 
credenti negli scritti dei Pa-
dri dei primi tre secoli, Bari 
1974, 73, nota 6.

titolo di autorità, qualificandola come mater et 
magistra et domina. Ma fino ad allora della Chiesa 
si ha una visione globale come portatrice di salvez-
za e generatrice dell’uomo nuovo, grazie alla Paro-
la di Dio che suscita la fede e alla celebrazione dei 
sacramenti. Essa è imprescindibile per la salvezza, 
tanto da essere prefigurata fin dall’inizio della cre-
azione. Per questo i Padri parlano di Ecclesia ab 
Abel, per mettere in evidenza che il disegno salvi-
fico di Dio abbraccia tutta l’umanità, costituita dai 
giusti come Abele. Quest’immagine della materni-
tà della Chiesa è basata su testi NT come Gal 4, 25-
28; 1Cor 3,1-2 e 1Ts 2,7-8. Scrive Cipriano: “Non 
può avere Dio come padre, chi non ha la Chiesa 
come madre”, e ancora afferma che se la chiesa è 
sposa di Cristo, essa “riceve tutti i poteri dal suo 
sposo e Signore”. Per questo è impossibile unirsi a 
Cristo se non si è uniti alla sua sposa (cf Ep. 52,1); 
infatti solo la Chiesa può trasmettere al credente 
quella vita che essa riceve dalla sua unione spon-
sale con Cristo (cf Ep. 71,1); la chiesa è madre vera 
perché possiede il “sinum salutis” (cf Ep. 59,13, 
ecc.).12 

5) La Chiesa vive nella carità, nella pace e nella 
concordia tra le Chiese locali dove deve regnare la 
fraternitas.13  In essa vige la solidarietà nella Chie-
sa locale, stretta attorno al suo vescovo,14 da cui 
l’idea di episcopato uno, unico e indivisibile. 
“Come Gesù Cristo segue il Padre, seguite tutti il vescovo 
e i presbiteri come gli apostoli, venerate i diaconi come la 
legge di Dio. Nessuno senza il vescovo faccia qualche cosa 
che concerne la Chiesa. Sia ritenuta valida l’Eucaristia che 
è presieduta dal Vescovo o da chi è da lui delegato. Dove 
c’è il vescovo, là sia la comunità, come dove è Gesù Cristo 
ivi è la Chiesa cattolica”.15

6) L’apostolicità e la successione apostolica sono la 
garanzia del collegamento al proprio fondamento, 
l’evento di Gesù. 



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     13.  

La prima volta è affermata da Clemente Romano 
che scrive al capitolo42 nella Lettera ai Corinti (96 
d.C.): 
“Essi (gli apostoli) predicavano nelle campagne e nelle cit-
tà e stabilivano le loro primizie, tramite il discernimento 
per mezzo dello Spirito, come vescovi e diaconi di coloro 
che giungevano alla fede ... Gli apostoli insediarono coloro 
di cui abbiamo sopra parlato e stabilirono come regola 
che, dopo la morte di questi, al-tri uomini provati suc-
cedessero loro, nella loro funzione ... con l’approvazione 
di tutta l’ecclesia”. 

In seguito Ireneo di Lione afferma che la fisiono-
mia della Chiesa ha la sua garanzia nella testimo-
nianza apostolica e, nel caso sorgano divergenze 
di interpretazione della Scrittura, occorre fare 
riferimento alla Tradizione apostolica che ha nel 
ministero degli episcopi un sicuro criterio di di-
scernimento: è mediante la loro “successione” che 
la Tradizione vera viene custodita (Adv. Haer.III, 
3, 1-4). Così si fa strada il tema della collegialità 
dell’episcopato, espressa nella comunione con la 
sede romana, con la prassi dei sinodi locali e con-
cili regionali; attraverso le “lettere di comunione” 
e la prassi della “recezione” delle decisioni in Chie-
se sorelle. 

7) Il vescovo di Roma. Anche se nei primi secoli 
l’accento cade sulla Chiesa romana per la gloriosa 
testimonianza dei suoi martiri, che rimasero fermi 
nella Tradizione apostolica, il vescovo di Roma è 
colui che presiede alla carità nella universa Eccle-
sia: è un elemento strutturale della Chiesa. Dal V 
secolo in poi i vescovi di Roma (a cui già Ignazio 
riconosceva il ministero della presidenza alla ca-
rità, altro nome per indicare la cattolicità) riven-
dicano in modo storicamente più documentato il 
loro ufficio di primus inter pares nel magistero e 
nella giurisdizione (cf papa Leone Magno e il suo 
Tomus ad Flavianum 16 ): “entro la rete delle chiese 
che sono in comunione tra loro e da cui è costituita 

13. Y. Congar, Dalla co-
munione delle chiese a una 
ecclesiologia della chiesa 
universale, in Y. Congar – 
B. D. Dupuy, L’episcopato 
e la chiesa universale, Pao-
line, Roma 1965, 279-289.
14. Ignazio di Antiocia, 
Smirn 8, 1.
15. “[La chiesa è] popolo 
adunato intorno al vesco-
vo, gregge che aderisce al 
suo pastore, perciò biso-
gna capire che il vescovo è 
nella chiesa e la chiesa nel 
vescovo e che se qualcuno 
non è col vescovo, non è 
nella chiesa”: Cipriano, 
Ep. 66, 8, 5.
16. E’ la Lettera che Papa 
Leone Magno ha scritto 
(449) al patriarca Flaviano 
di Costantinopoli, pren-
dendo posizione contro il 
monofisimo di Eutiche, e 
sostenendo le due nature,  
divina e umana, nell’unica 
persona di Gesù. La lettera 
fu acclamata al Concilio 
di Calcedonia (451) come 
espressione della fede uni-
versale.



14.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

l’unica chiesa di Dio, c’è un punto fisso obbligato-
rio, la “sede romana”, su cui deve orientarsi l’unità 
della fede e della Communio...”. 17 

8) Progressivamente si possono rilevare due di-
verse accentuazioni ecclesiologiche in Oriente e 
in Occidente. L’ecclesiologia greca ha una visione 
più “misterica” e vede la Chiesa come la realizza-
zione nella “divinizzazione dei credenti”, in quanto 
attraverso i sacramenti, che essa celebra, si attua 
il disegno di Dio di attrarre gli uomini nella sua 
vita divina. Il principio causale di questo divenire 
è lo Spirito Santo che santifica le anime e le lega a 
Cristo. In questa ecclesiologia la gerarchia è letta 
come “la visibilità del mistero”: essa si esprime so-
prattutto nella liturgia e nella catechesi. 
L’ecclesiologia latina invece sottolinea prevalente-
mente “il carattere istituzionale” della Chiesa e, in 
questo, gioca un ruolo non indifferente il pensiero 
di sant’Agostino. Nei suoi scritti ricorrono i con-
cetti di Corpus Christi 18 per indicare il mistero 
dell’unità che lega Cristo e la Chiesa (detta: Chri-
stus totus) e, nello stesso tempo, di civitas Dei che 
è il grande disegno di Dio di radunare i giusti da 
Abele fino alla fine del mondo. Il termine populus 
Dei evidenza il carattere peregrinante della Chiesa 
“tra le persecuzioni del mondo e le consolazioni 
di Dio” (cf De civitate Dei, XVIII, 51; Sermo 45 e 
341), ma anche quello di essere un “corpus for-
mato di santi e peccatori. In Agostino dunque vi è 
uno scivolamento dall’idea misterica della Chiesa 
a quella di Chiesa come corpo organizzato e, quin-
di, come istituzione.

3. L’ecclesiologia in epoca medievale

I teologi del Medioevo (fino alla Scolastica com-
presa, XIII sec.) non svilupparono un trattato 
indipendente sulla Chiesa (anche Tommaso d’A-

17. J. Ratzinger, Il nuovo 
popolo di Dio, Queriniana 
BTC 7, 1969-1971, p.232.
18. Dottrina agostiniana 
del Corpo Mistico di Cristo, 
dove Cristo è il Capo (la 
testa) e la Chiesa, compo-
sta da tutti i credenti, ne è 
il Corpo, un’unità insepa-
rabile fondata sulla carità, 
che permette a Cristo di 
soffrire con i suoi membri 
anche sulla terra. Questa 
visione, derivata da Paolo 
(1 Cor 12, 27), che vede 
Cristo presente nella Chie-
sa pellegrina, condividen-
do gioie e dolori, e realizza 
una perfetta identificazio-
ne tra il Capo celeste e il 
suo Corpo terreno (En in 
Ps. 90, 21; Serm. 341, 1; 
Serm. 137, 1-2).
19. H. De Lubac, Catto-
licismo, Aspetti sociali del 
dogma, Opera Omnia vol. 
7, Jaca book, Milano 1978, 
pp. 63-65: “Corpus mysti-
cum si dice da principio 
e per molto tempo del 
corpo eucaristico, per 
opposizione al Corpus 
Christi quod est ecclesia, 
il quale era per eccellen-
za il verum corpus. Non 
era infatti più naturale 
chiamare “mistico” quel 
corpo la cui presen-
za nascosta era dovuta 
alla preghiera mistica e 
che era ricevuto in un 
banchetto mistico? ... I 
rapporti tra corpo fisico 
di Cristo e il suo corpo 
mistico caddero in om-
bra, perdendone il sen-
so per lenta atrofia. Ma 
per gli antichi tra queste 
due accezioni della pa-



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     15.  

quino non ha un trattato di ecclesiologia, ma ne 
parla nell’ambito della trattazione del mistero di 
Cristo nella Summa Teologica). Per questi teolo-
gi la Chiesa costituisce la struttura architettonica 
nella quale, attraverso i sacramenti, si manifesta 
il mistero di Dio. E perciò la Chiesa è compresa 
come la comunione che partecipa al Mistero trini-
tario, realizzando l’immagine di Dio in noi ( come 
“divinizzazione” direbbero i Padri greci), per mez-
zo dell’Incarnazione e della Redenzione di Cristo, 
riattualizzate in chiave sacramentale. Il pensiero 
dominante è il seguente: attraverso il suo corpo sa-
cramentale Cristo trae a sé i cristiani che formano 
l’unità mistica del suo corpo. 

1. Qui, però, in quest’epoca avviene uno sposta-
mento di vocabolario che offusca l’originario pen-
siero ecclesiologico, come fa notare H. De Lubac.19  
All’epoca delle controversie eucaristiche a partire 
dal IX secolo culminate con Berengario di Tours,20 
c’è un cambiamento di espressione: il termine Cor-
pus (verum) Christi che, a partire da Paolo indica 
sempre la Chiesa, lentamente passa a significare 
“il corpo reale di Cristo nell’eucaristia”, mentre la 
Chiesa viene designata con il termine corpus my-
sticum (= sacramentale) Christi. Questo sposta-
mento toglie realismo al mistero dell’unità visibile 
dei credenti e induce a pensare la Chiesa in termini 
più spiritualizzanti.

2. Un altro aspetto caratteristico della teologia me-
dioevale è che Tommaso d’Aquino elabora un’ec-
clesiologia in cui Cristo è il Capo della Chiesa che 
è il suo Corpo. La realtà della Chiesa è effetto della 
gratia Capitis per mezzo dei sacramenti della fede. 

3. Gli autori scolastici di questo periodo legano 
fortemente il tema della Chiesa alla cristologia ed 
elaborano una visione sacramentale della Chiesa: 

rola corpo non c’era una 
vaga analogia estrinseca. 
Per essi c’era un’identità 
profonda tra il mistero 
della presenza reale e 
quella del corpo mistico 
(la Chiesa). Quando con 
sant’Agostino sentivano 
Cristo dir loro: “Io sono 
il tuo nutrimento, ma 
invece di cambiarMi in 
te, tu sarai trasformato 
in Me” comprendeva-
no senza esitazione che 
ricevendo l’Eucaristia 
sarebbero maggiormente 
incorporati alla Chiesa, 
come scrive per esempio 
Rabano Mauro: “E’ per 
noi una necessità assum-
ere il corpo e il sangue di 
Cristo per restare uniti 
a Lui ed essere membra 
del suo corpo ... Come 
infatti ciò che mangiamo 
e beviamo si trasforma 
in noi così anche noi ci 
trasformiamo nel Cor-
po di Cristo (la Chiesa) 
quando con obbedienza 
e piamente assumiamo il 
suo (sangue) ...”(R. Mau-
ro, De clericorum instituti-
one, L. 1, c. 31 (PL 107, 
317-3189).
Prima che le vicissitu-
dini della terminologia, 
in cui i due attributi di 
“mysticum” e “verum” 
prendessero il posto 
l’uno dell’altro, il primo 
dei due misteri, quello 
della presenza reale, ap-
pare con minore risalto. 
Ancora Bossuet nel 1600 
annotava: “Chiunque 



16.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

come il Verbo divino sulla terra si serviva dell’uma-
nità assunta come segno e strumento per comuni-
care se stesso, così il Cristo glorificato e Mediatore 
unico davanti al Padre, per continuare ad incon-
trarsi con gli uomini e offrire loro la salvezza, 
continua la medesima economia d’incarnazione, 
assumendo la Chiesa con i suoi segni sacramentali 
e le persone concrete come mediazione umana. In 
altre parole, gli Scolastici giustificano l’esistenza e 
necessità della Chiesa, intesa come la mediazione 
umana del Cristo glorioso, che continua a rivelarsi 
e a donarsi proprio attraverso la sua Chiesa. 
In questa ecclesiologia, fortemente dipendente 
dalla cristologia, assume un posto centrale la no-
zione biblica di “corpo di Cristo”, dove corpo è in-
teso nel senso di strumento visibile del Verbo e dove 
occupano un posto superiore nella chiesa coloro 
che per il sacramento dell’Ordine hanno ricevuto 
la potestas, cioè l’esercizio dell’autorità nella Chie-
sa: questa autorità è mediatrice dell’opera di Cristo 
per tutti gli altri fedeli (nel linguaggio scolastico si 
parla di gratia capitis). 
Il punto debole di questa ecclesiologia è che man-
ca il riferimento all’azione dello Spirito Santo con 
la conseguenza di trascurarne l’aspetto carismati-
co. Nel contempo si accentuano a) gli aspetti istitu-
zionali della Chiesa (ossia il giusto ordinamento, 
la professione ortodossa della fede, la retta ammi-
nistrazione dei sacramenti, l’opera della gerarchia 
verso gli altri fedeli) e b) nell’unica Chiesa si di-
stinguono due componenti sociali distinte e quasi 
separate: la Ecclesia docens e la Ecclesia discens, 
trascurando e obnubilando l’aspetto di comunione 
ecclesiale che fu così centrale invece nelle riflessio-
ni dei Padri della Chiesa e ancor più nella prassi 
ecclesiale dei primi secoli. Questa visione deter-
minò la dottrina ecclesiologica fino alla vigilia del 
Concilio Vaticano II. 

ha lo spirito della carità 
e della comunicazione 
cristiana intende bene 
ciò che voglio dire: 
Gesù Cristo ci porta in 
se stesso; noi siamo, se 
posso dirlo, il suo cor-
po più del suo stesso 
corpo ... ciò che accade 
nel suo corpo divino 
(eucaristia) è ciò che 
deve compiersi in noi” 
(B. Bossuet, Sermon sur la 
nécéssité des souffrances, in 
Histoire des Variations, 
L. 4. C.12).
20. Nel 1047 Berengario 
(998-1088) entrò polemica 
con Lanfranco di Canter-
bury, abate del monastero 
di Le Bec in Normandia 
e futuro arcivescovo di 
Canterbury, sulla natura 
dell’Eucaristia. Per Beren-
gario non avviene realmen-
te alcuna trasformazione, 
ma il pane e il vino sono 
solo simboli del corpo e 
del sangue di Cristo; per 
Lanfranco, invece, il pane 
e il vino sono realmente 
corpo e sangue di Cristo. 
Denunciato da Lanfranco, 
Berengario è imprigionato 
e poi condannato nel con-
cilio di Vercelli del 1050 e 
di Parigi del 1051. Beren-
gario allora ritrattò. Nel 
1215, nel IV Concilio Late-
rano, la transustanziazione 
divenne dogma della fede.



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     17.  

4. Come si giunse alla costituzione dei primi trattati sulla 
Chiesa e come si svilupparono fino al XIX secolo 21 

21. M.J. Le Guillou, La co-
stituzione del Trattato sul-
la Chiesa, in Sacramentum 
Mundi, Enciclopedia teologi-
ca III, a cura di K. Ranher, 
Morcelliana, Brescia 1975, 
pp. 402-408.
22.  Con la riforma carolingia 
si arrivò in breve tempo ad 
una vera simbiosi della Chie-
sa e dello Stato. La feudaliz-
zazione della chiesa imperia-
le e la concezione teocratica 
del potere cancellarono com-
pletamente i confini tra stato 
e chiesa. L’imperatore suben-
trò al potere dei papi che nel 
saeculum obscurum (X-XI 
sec.) erano diventati insigni-
ficanti. Nella lotta per le in-
vestiture il papato, rinnovato 
dalla riforma gregoriana (sec. 
XI, di cui Gregorio VII fu il 
principale protagonista), do-
veva riconquistare la libertà 
della Chiesa che era minac-
ciata soprattutto dalla inve-
stitura dei laici (concordato 
di Worms, 1122, che sancì la 
fine per la lotta per le investi-
ture fra l’imperatore Enrico V 
di Franconia e il papa Calli-
sto II, per cui spettava solo al 
papa la nomina dei vescovi). 
Le successive lotte per il po-
tere tra imperium e sacerdo-
tium dovevano tendere di per 
sé al ripristino del giusto rap-
porto tra i due poteri (duali-
smo politico d’Occidente); in 
realtà invece si combatté per 
avere la supremazia. Sotto 
Innocenzo III (1198-1216), il 
papato aveva la guida incon-
trastata dell’Occidente cri-
stiano. Ma quando il casato 
degli Hohenstaufen (cf Fede-
rico Barbarossa) si estinsero 

Finché nel Medioe-
vo vi fu una pacifica 
e stretta compenetra-
zione tra chiesa e so-
cietà cristiana (Chri-
stianitas), non sembrò 
necessario spiegare 
apertamente l’identità 
della Chiesa, perché 
il concetto era imme-
diatamente secondo 
il pensiero patristico. 
Quando però sorsero 
scontri tra potere re-
ligioso e quello civile 
22 [come ad esempio 
Gregorio VII con En-
rico IV (pontificato 
1073-1085, cf Dictatus 
papae 23; Innocenzo 
III (pontificato 1198-
1216);24 e Bonifacio 
VIII: 1294-1303 con le 
questioni della giuri-
sdizione e del conflitto 
di potere25], preval-
se l’atteggiamento di 
difesa delle strutture 
e dei compiti propri 
della Chiesa, contro 
le ingerenze del potere 
civile-temporale.

1. Per la genesi del 
Trattato ecclesiologi-
co bisogna tenere in 

come imperatori del Sacro 
romano Impero (1268) finì 
anche la posizione egemoni-
ca del papato; e verso il 1300 
- con la vicenda di Filippo 
il Bello e Bonifacio VIII - fu 
sottoposto allo stato naziona-
le di Fran-cia.
23. Con il Dictatus Papae 
(1075) rivendicò la superio-
rità dell’istituto pontificio su 
tutti i sovrani laici, impera-
tore incluso. In questo testo 
il papa si arrogava anche il 
diritto di deporre qualunque 
sovrano. Già aveva espressa-
mente vietato ai laici di poter 
investire qualunque ecclesia-
stico, pena la scomunica. Il 
rapporto tra Stato e Chiesa 
era completamente capovol-
to: non era più l’imperatore 
ad approvare la nomina del 
papa, ma era il papa a con-
ferire all’imperatore il suo 
potere ed, eventualmente, a 
revocarlo.
24. Nel decreto Venerabilem 
del 1202, Innocenzo III ra-
tificò le relazioni tra Impero 
e Papato. I punti principali 
del decreto erano: i prìncipi 
dell’Impero potevano elegge-
re liberamente il loro re, ma 
il diritto di decidere se il re 
fosse degno della corona im-
periale apparteneva al papa; 
in caso di doppia elezione, 
i principi elettori dovevano 
chiedere al papa di fare da 
mediatore o di pronunciarsi 
in favore di uno o dell’altro 
pretendente. Questo diritto 
derivava dall’atto d’incorona-
zione di Carlo Magno com-
piuto da Leone III.
25. La bolla Ausculta fili 
(1301) è una sintesi della dot-



18.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

conto anche altri fattori come le crisi tra il clero 
secolare e l’avvento degli ordini mendicanti fon-
dati in quest’epoca; la questione del primato della 
Chiesa locale o della Chiesa universale; i rappor-
ti tra papato ed episcopato con l’affermarsi di tesi 
conciliariste. Nei confronti dell’Oriente cristiano 
poi, con il quale si era consumata la separazione 
con lo scambio di scomuniche nel 1054, sorgeva 
la questione di giustificare la Chiesa romana come 
dotata di un’autorità ecumenica suprema, legata 
ai successori di san Pietro (in Oriente prevalse il 
principio dell’autonomia e dell’autocefalia26 circa il 
rapporto tra le Chiese apostoliche). 

2. In questa situazione di grandi conflitti e di con-
fusione fu la scienza canonistica ad essere chiama-
ta in causa, mentre la teologia si limitava spesso a 
sistematizzare i dati canonici. Contro il potere ci-
vile, si insistette particolarmente sugli aspetti isti-
tuzionali della Chiesa: sulla sua autorità ricevuta 
da Cristo, sulla sua libertà interna e indipendenza 
di decisione (per esempio nelle nomine dei vesco-
vi, nella fondazione di benefici, nella scelta del 
Papa, nel sostegno agli ordini religiosi). Per con-
durre questa giustificazione della Chiesa, la cano-
nistica assunse il concetto di “societas” per insistere 
sugli aspetti visibili. Dunque, poiché l’unità della 
Chiesa veniva concepita ad immagine della civitas 
o del regnum, si introducono categorie sociologiche 
e giuridiche nel linguaggio ecclesiologico. Questo è 
il motivo centrale per cui l’ecclesiologia nasce pro-
fondamente segnata dal problema istituzionale. 

3. Infine vanno ricordate le eresie spiritualistiche 
e dualistiche del XII secolo (valdesi e albigesi) che 
avevano sviluppato una forte critica della Chiesa 
per i suoi interessi mondani e il suo potere politico 
e avevano messo in discussione le mediazioni ec-
clesiastiche (tema del papa come “Anticristo” pre-

trina teocratica di Bonifa-
cio VIII, in base alla quale 
la supremazia del pontefi-
ce non era limitata al solo 
potere spirituale, ma do-
veva essere estesa anche al 
potere temporale. Filippo 
il Bello reagì a questa bolla 
con la convocazione degli 
Stati Generali di Francia 
in cui propose un conci-
lio per la destituzione di 
Bonifacio VIII. Il Nogaret, 
consigliere di Stato del re 
di Francia, e Sciarra Co-
lonna, organizzarono una 
congiura contro Bonifacio 
rifugiatosi ad Anagni (sua 
città natale), cui aderiro-
no parte della borghesia di 
Anagni e molti componen-
ti del Collegio cardinali-
zio; riuscirono a catturare 
il papa dopo un assalto al 
palazzo pontificio e per 
tre giorni Bonifacio restò 
nelle mani dei due congiu-
rati, che non risparmiaro-
no ingiurie alla persona 
del pontefice (l’episodio 
è noto come lo schiaffo di 
Anagni).
26. L’autocefalia rappre-
senta lo status di una 
Chiesa il cui capo non ri-
conosce alcuna autorità 
religiosa al di sopra di sé.
27. La scena è domina-
ta da autori non teologi, 
ma canonisti, interessati 
perciò più al diritto che al 
mistero della Chiesa. Sono 
Giacomo da Viterbo che 
nel 1301-1302 scrive il De 
regimine christiano nel 
contesto della lotta fra il 
Papa e l’Imperatore; Egi-
dio Romano che nel 1301 
compone il De ecclesiastica 
potestate sive Summi Ponti-
fici auctoritate; infine il De 
potestate regia et papali di 



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     19.  

sente fin dal XII secolo e ripreso da Lutero; rifiuto 
del sacerdozio gerarchico da parte dei valdesi che 
raggiunse il suo culmine durante la Riforma
 
4. Tutto questo in Europa portò a evidenziare l’au-
torità suprema e la sacra potestà del Vescovo di 
Roma, vero successore di Pietro e quindi partecipe 
del suo primato. In tal modo la Chiesa romana si 
pensò come la Chiesa intera: essa è Ecclesia uni-
versalis, Ecclesia mater, fons, origo, cardo, funda-
mentum, basis; ed il solo Papa è vicarius Christi. 
La costituzione della chiesa come comunità sotto 
la potestas del successore di Pietro, fondata sulla 
soliditas del princeps apostolorum diventa dottrina 
dogmatica. Ne fanno fede i primi trattati intitolati: 
De Ecclesia catholica romana e De primatu Roma-
nae Ecclesiae. 

5. In opposizione a queste tesi va ricordato lo spiri-
tualismo di Hus (1369-1414) e di Wyclif, che porta 
ad una relativizzazione della realtà ecclesiastica e 
sociale del cristianesimo, depotenziando l’apparte-
nenza all’organismo visibile e storico della Chiesa, 
che da queste correnti spiritualiste è vista come 
“comunità della carità, animata dallo Spirito” (for-
se alla base sta anche il pensiero sullo Spirito Santo 
del calabrese Gioacchino da Fiore). 
Nello stesso tempo, lo svilupparsi delle idee conci-
liariste che interpretavano la definizione di Chiesa 
come “congregatio fidelium” generò per contrap-
posizione la composizione di grandi opere a dife-
sa della Chiesa come istituzione, come quella del 
card. Giovanni de Torquemada, Summa de Eccle-
sia (1436): un testo che fece scuola per 150 anni. 
Fortemente preoccupato di difendere la visibilità 
della Chiesa, Torquemada fece in quest’opera una 
sintesi del problema istituzionale, centrando tut-
to sulla difesa del primato papale come strumento 
attuale con cui il Cristo celeste guida e vivifica la 

Giovanni da Parigi. I titoli 
stessi fanno comprendere 
che il taglio canonista e 
apologetico della tratta-
zione sulla Chiesa era isti-
tuzionale e il tema dell’au-
torità era praticamente 
l’essenza della riflessione 
ecclesiologica.



20.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

sua Chiesa. Non stupisce allora la definizione di 
Chiesa data da Roberto Bellarmino: 
“La Chiesa è una comunità di uomini così visibile e palpa-
bile co-me la comunità del popolo romano, o il regno di 
Francia, o la repubblica di Venezia”.28

6. La Riforma protestante (sec. XVI) all’inizio non 
era mossa dall’intenzione di formulare una nuova 
ecclesiologia, ma era fortemente centrata sul pro-
blema della “giustificazione dell’uomo”. La Rifor-
ma all’inizio conteneva solo deboli elementi eccle-
siologici. Ma in seguito - in reazione al centralismo 
romano - contestò tutto il sistema delle mediazioni 
ecclesiastiche: primato del papa, poteri dei vescovi 
e dei sacerdoti, autorità della tradizione e del ma-
gistero, del ministero sacerdotale e dei sacramenti.  
Propugnò l’immagine di una “Chiesa spirituale”, 
formata da coloro che accolgono la Parola di Dio 
e vi aderiscono per la fede. In polemica diretta con 
i teologi “controversisti” elaborò quella immagine 
tipicamente protestante di Chiesa che Lutero de-
scrive come congregatio fatta non da una libera 
associazione umana, ma dalla chiamata alla fede 
avvenuta per la Parola. Viene perciò negata ogni 
struttura ministeriale gerarchica. Battesimo e san-
ta Cena, segni di riconoscimento esterno della 
Chiesa, non hanno efficacia per se stessi, ma per 
la fede del credente in risposta alla potenza della 
Parola di Dio. Lutero rivalorizza il sacerdozio di 
tutti i battezzati e deprezza quello ministeriale, ri-
ducendolo a semplice servizio alla Parola di Dio. 
“Queste contestazioni avanzate dalla Riforma indussero i 
teologi cattolici a mettere in primo piano la definizione di 
Chiesa come realtà giuridica e visibile, e in secondo pia-
no la realtà della grazia. Con Roberto Bellarmino la piena 
potestà papale in senso giuridico entra nella definizione 
della chiesa, come il magistero entra in quella della tra-
dizione. Non si dice più nulla sul rapporto dell’Eucaris-
tia con la Chiesa. Il trattato De ecclesia che esce da questo 
periodo è teologicamente impoverito in confronto della 
tradizione patristica e medioevale, poiché è praticamente 

28. R. Bellarmino, Dispu-
tationes de controversiis 
christianae fidei adversus 
huius temporis haereticos 
(1586-1593), Ingolstadt 
1601.
29. H. Fries, Mutamenti 
dell’immagine della Chiesa 
ed evoluzione storico-dog-
matica, in Mysterium Sa-
lutis VII, Queriniana, Bre-
scia 1972, pp. 303-304.
30. B. Gherardini, La 
Chiesa nella storia della 
teologia protestante, Borla, 
Torino 1969. 
31. M.J. Le Guillou, La 
costituzione del Trattato 
sulla Chiesa, ... o.c. pp. 404-
405.
32. Y. Congar, L’Église de 
saint-Augustin à l’époque 
moderne, Paris 1970, pp. 
382-383.



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     21.  

ricollegato ... alla questione del Magistero pontificio. Gli 
aspetti pneumatologici, la vita del popolo di Dio, l’Euca-
ristia, la comunione tra le chiese locali sono praticamente 
passate sotto silenzio”. 29

Questa situazione, in buona sostanza rimase inva-
riata fino alle soglie del Vaticano II. 
Si può concludere con Congar:
 “La chiesa è vista e definita non come un organismo an-
imato dallo Spirito Santo, ma come una società o piut-
tosto come un’organizzazione in cui Cristo interviene 
all’origine, come fondatore, e lo Spirito Santo come ga-
ranzia dell’autorità”. 

5. Accenni alle condizioni della Chiesa tra 
il XIX e il XX secolo 33

  
L’800 è segnato fortemente da un atteggiamento di 
difesa della Chiesa nei confronti delle nuove idee 
razionaliste, avvertite come anti-cristiane e an-
ti-ecclesiali. 

1. Così si fa così strada sempre più uno spirito di 
forte restaurazione che non solo riscopre il patri-
monio ereditato dal passato della Chiesa (come gli 
scritti dei Padri, l’arte, le grandi sintesi medievali, 
ecc.) e si ferma a conservarlo e a copiarlo, in oppo-
sizione allo spirito del tempo, ma viene accentuato 
il principio dell’autorità e dell’obbedienza. 
La parola che la Chiesa rivolge al mondo è quasi 
esclusivamente una diagnosi degli aspetti negativi 
del mondo e una condanna degli eccessi e degli er-
rori. La Chiesa stessa è concepita come baluardo e 
fortezza assediata da ogni parte che deve rendersi 
sempre più compatta al suo interno. Questo atteg-
giamento segna profondamente la presenza della 
Chiesa nel XIX secolo. La perdita, ad esempio, 
del potere politico (difeso come condizione della 
libertà necessaria del papato dalle influenze dei 
governi) condusse maggiormente all’idea di una 

33. H. Fries, Mutamenti 
dell’immagine della Chiesa 
ed evoluzione storico-dog-
matica, in MystSal VII, 
322-323; A. Anton, Lo svi-
luppo della dottrina sulla 
Chiesa nella teologia dal 
Vaticano I al Vaticano II, 
in AA. VV., L’ecclesiologia 
dal Vaticano I al Vaticano 
II, La Scuola, Brescia 1973, 
27-86. 



22.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

Chiesa assediata, in cui il papato doveva essere il 
centro di unità e il garante della libertà ecclesiastica 
in ogni paese. L’insistenza sul ruolo del papato fu 
particolarmente forte in Francia con il movimento 
dell’Ultramontanismo del militante, iniziato da F. 
de Lamennais. Il risultato di una tale ecclesiolo-
gia pratica fu l’idea di una Chiesa salda e compatta 
all’interno, in lotta contro errori e nemici di ogni 
tempo, una Chiesa fondata sull’autorità papale e 
rivolta principalmente verso Roma che esercita un 
forte centralismo. Questo fenomeno forma la base 
storico-ecclesiologica per interpretare il concilio 
Vaticano I e le controversie del Modernismo.

2. Il primo schema preparatorio del Vaticano I era 
stato scritto dai teologi della Scuola romana e par-
tiva decisamente con l’idea di Chiesa come “corpo 
mistico di Cristo”, prima di trattare le strutture, la 
gerarchia, l’organizzazione della Chiesa. Questo 
concetto era considerato dai proponenti lo sche-
ma più biblico e più idoneo a descrivere l’essenza 
intima della Chiesa. Si tentava così di reintrodurre 
una visione spirituale della Chiesa, meno centrata 
sulle sue strutture. L’assemblea conciliare tuttavia 
rifiutò questo schema ed anche la denominazione 
principale di “corpo mistico di Cristo”, perché la si 
riteneva una specie di metafora oscura. In questo 
ebbe grande influsso Joseph de Maistre con la sua 
opera Du pape (Sul papa).34 
L’ecclesiologia del Concilio Vaticano I, per le note 
circostanze storiche, non poté essere compiuta. A 
causa della guerra franco-prussiana, della caduta 
di Napoleone II e l’instaurarsi della terza repub-
blica in Francia e della presa di Roma e, dell’in-
tero impianto ecclesiologico previsto, rimase solo 
un capitolo, quello dedicato al primato del papa 
e alla sua infallibilità, che divenne la costituzione 
dogmatica “Pastor aeternus ”, approvata il 18 luglio 
1870. Si è trattato evidentemente di un frutto par-

34. Nell’opera “Du pape”, 
pubblicato nel 1819 in 
piena Restaurazione, Jo-
seph de Maistre espone 
la dimensione teocratica 
del suo pensiero politi-
co, sostenendo l’urgente 
necessità di ripristinare il 
primato e la funzione uni-
versale che il papato aveva 
avuto nel corso del Medio-
evo, giacché unico potere 
superiore e infallibile e 
unico “arbitro” in grado 
di impedire alle monar-
chie stesse di degenerare 
in tirannidi e di ricostru-
ire l’unità europea andata 
in frantumi prima con la 
Riforma protestante e poi 
con la Rivoluzione france-
se. L’opera riscosse subito 
un grandissimo successo, 
tanto da avere cinquan-
ta ristampe nel corso del 
XIX secolo. Inoltre in essa 
è già presentato il dogma 
dell’infallibilità papale..



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     23.  

ziale e isolato dal contesto, che per quasi un secolo 
attese di essere integrato dalla dottrina della col-
legialità episcopale. Durante i lavori conciliari un 
ruolo forte lo ebbe la corrente ultramontanista che 
spinse a trovare l’unità della Chiesa attorno al suo 
polo visibile, al papa visto come strumento di Cri-
sto per l’unità della sua Chiesa e per la compattez-
za e la fermezza nella verità, di fronte alle difficili 
opposizioni del mondo e ai molteplici attacchi di 
governi e opinione pubblica. 

3. Tutto ciò ha avuto come riflesso di un irrigi-
dimento dell’ecclesiologia attorno all’idea della 
Chiesa come “societas” e ancor più come “societas 
perfecta”, nel senso che essa ha tutti i mezzi suffi-
cienti per realizzare i propri fini. Il protestantesimo 
liberale e il modernismo obbligarono la teologia a 
trincerarsi ancor più su posizioni apologetiche e ad 
insistere sulla fondazione da parte di Cristo di una 
societas visibile, gerarchizzata, costituita giuridica-
mente. Alcuni tentativi nel XVIII secolo di pensare 
misticamente la Chiesa non riuscirono ad incidere 
sul trattato della Chiesa, che rimase ancorato alla 
visione giuridica e apologetica. Vi è la linea che 
parte da J. A. MÖhler 35 e la scuola di Tubinga e 
passa per la Scuola Romana e, attraverso lo svilup-
po liturgico, arriva alla visione della Chiesa come 
“Corpo mistico”, ma in realtà non riesce a dare for-
ma nuova al trattato di ecclesiologia. 

4. Nel secolo XX l’ecclesiologia ha assunto una 
nuova forma, a cavallo tra le due guerre mondiali, 
nella teologia del Corpo Mistico, attraverso l’ope-
ra di E. Mersch SJ.36  L’enciclica Mystici Corporis 
di Pio XII, del 1943, ne ha consacrato il valore ed 
esposto le linee fondamentali, riportando la rifles-
sione sulla Chiesa ai suoi temi di fondo: il mistero 
della grazia, l’azione dello Spirito, l’unione intima 
con Cristo. L’enciclica rappresenta il coronamento 

35. J. A. Möller,  L’unità 
della Chiesa o il principio 
del cattolicesimo (1825) e 
Simbolica, Esposizione del-
le antitesi dogmatiche tra 
cattolici e protestanti secon-
do i loro scritti confessionali 
pubblici (1845).

36. E. Mersch SJ, Le corps 
mystique du Christ, I-II, 
Louvain 1933; S. Tromp, 
Corpus Christi quod est 
ecclesia, Roma 1946 (P. 
Sebastiano Tromp avrà 
un ruolo di primo piano 
nella stesura della Mysti-
ci Corporis); J. Anger, La 
doctrine du Corps mystique 
de Jésus Christ d’après les 
principes de la théologie de 
saint Thomas, Paris 1929; 
F. Jürgenmeier, Der My-
stisch Leib Christi, Pader-
born 1935.



24.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

del rinnovamento ecclesiologico promosso dalla Scuola 
Romana e l’anello di congiunzione tra le visioni ecclesiolo-
giche del Vaticano I e del Vaticano II. 
Con l’immagine del corpo mistico, Pio XII intendeva ela-
borare un’ecclesiologia cristocentrica (Cristo è il capo del 
corpo) e pneumatica (lo Spirito ne è l’anima), affermando 
la natura “teandrica” della Chiesa nell’unità indissolubile 
delle componenti visibile (umana e societaria) e invisi-
bile (divina e misterica). In questa impostazione però il 
corpo mistico si identifica sic et simpliciter con la Chiesa 
cattolica romana; anche se si accenna alla possibilità di 
appartenere a questa Chiesa con una specie di desiderio 
inconsapevole, senza esserne membri visibili, com’è il 
caso di tanti cristiani in buona fede che appartengono alle 
Chiese separate. 
Alla fine però se pure si è fatto un passo avanti, non vi è 
stato un ancora un vero rinnovamento, poiché l’imma-
gine del corpo veniva utilizzata ancora e soprattutto per 
sostenere il senso dell’impianto gerarchico della Chiesa a 
partire dalla differente funzione che hanno i diversi organi 
nel corpo umano, piuttosto che nella valenza di una comu-
nione fra i credenti. Il riserbo sul tema della Chiesa come 
“comunità/comunione” era dato dall’uso (sotto il termine 
di “congregatio”) che ne facevano i fratelli protestanti. 

5. Il risveglio però della vita ecclesiale (si pensi al grande 
sviluppo dell’Azione Cattolica in Italia fra le due guerre 
o alla FUCI) portò ad una maggiore attenzione verso la 
dimensione comunitaria della Chiesa. Essa come corpo 
mistico di Cristo è comunione, una cosa sola con Lui, e 
in Lui è comunione con il Padre e il Figlio e lo Spirito 
Santo: dunque è una “comunione verticale”, ininterrotta, 
di amore e di vita, che scorre in noi dalla Trinità attraverso 
il Cristo crocifisso risorto. Questa comunione verticale, da 
Dio Trinità a noi, provoca una coscienza fortissima della 
comunione orizzontale, cioè quella che lega le molteplici 
membra del corpo mistico tra loro, perché partecipi del-
la stessa vita divina e dello stesso dono di unità dall’Alto. 
Questo concetto di comunità doveva portare a mettere in 



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     25.  

primo piano soprattutto gli aspetti che rendono i 
cristiani uguali di fronte a Dio: la fede, la grazia, la 
chiamata, il battesimo, la missione. 

6. L’evento del Vaticano II

In questo clima ecclesiologico, preparatorio dei 
documenti del Vatica no II, emerse un’autentica 
“teologia del laicato”,37  inteso come protagonista 
attivo della missione della Chiesa e non più solo 
obbediente ascoltatore della gerarchia. Questa è 
anche la prospettiva del concilio Vaticano II che 
“è stato un concilio della Chiesa sulla Chiesa. Un 
concilio dove i temi ecclesiologici furono affronta-
ti con maggior ampiezza e complessità che in ogni 
altro concilio”.38

1. Per la prima volta la Chiesa si è manifestata 
come Chiesa a respiro “mondiale”, come chie-
sa che ha inteso “dialogare” con le altre chiese e 
comunità cristiane, con le altre religioni e con la 
società moderna 39 e come chiesa pervasa di “otti-
mismo salvifico universale” 40  per cui ogni uomo 
può venire a contatto nel modo che Dio conosce 
col mistero pasquale (cf GS 22).41
 Il Concilio Vaticano II ha voluto in particolare 
nella costituzione sulla Chiesa mettere in rilievo ciò 
che unisce tutti i cristiani prima di ogni gerarchia, 
di ogni ministero o funzione specifica. Così nel-
la lunga redazione della Lumen gentium, i padri 
conciliari vollero: a) che il capitolo sul “popolo di 
Dio” precedesse quello sulla gerarchia (in tal modo 
risulta evidente che la chiesa comprende tutti i bat-
tezzati al cui interno si potranno poi distinguere 
ministeri e carismi); b) che venisse recuperato il 
tema del sacerdozio comune dei fedeli e c) che ve-
nissero chiariti la dignità e i compiti specifici dei 
laici nella Chiesa e nel mondo. 

37. J. Y. Congar, Jalons 
pour une théologie du lai-
cat, Cerf, Paris, 1953.
38. K. Ranher, Nuovi Sag-
gi III, Paoline, Roma 1969, 
397; O.H. Pesch, Il Conci-
lio Vaticano secondo. Prei-
storia, svolgimento, risul-
tati, storia post-conciliare, 
Queriniana, Brescia 2005.
39. K. Ranher, Nuovi Sag-
gi III, Paoline, Roma 1969, 
397; anche Paolo VI, Ec-
clesiam suam (1964) n. 67.
40. K. Ranher, Nuovi Sag-
gi III, Paoline, Roma 1969, 
377.
41. “In realtà solamen-
te nel mistero del Verbo 
incarnato trova vera luce 
il mistero dell’uomo.  ... 
Cristo proprio rivelando il 
mistero del Padre e del suo 
amore svela anche piena-
mente l’uomo a se stesso 
e gli manifesta la sua al-
tissima vocazione. .... Con 
l’incarnazione il Figlio 
di Dio si è unito in certo 
modo ad ogni uomo. Ha 
lavorato con mani d’uomo, 
ha pensato con intelligen-
za d’uomo, ha agito con 
volontà d’uomo ha amato 
con cuore d’uomo. Na-
scendo da Maria vergine, 
egli si è fatto veramente 
uno di noi, in tutto simile 
a noi fuorché il peccato ... 
in lui Dio ci ha riconciliati 
con se stesso e tra noi e ci 



26.  Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

2. L’immagine di popolo di Dio è stato messo in 
primo piano per equilibrare un’interpretazione del 
modello di “corpo mistico”, che fosse troppo gerar-
chizzata e centrata sull’opposizione strutture-fedeli 
o capo-corpo. Il primo schema (elaborato da una 
Commissione con segretario il p. Tromp della Pon-
tificia Università Gregoriana di Roma) proposto in 
aula nel novembre 1962 conteneva ancora un’impo-
stazione apologetica e istituzionale 42 e fu rifiutato 
già nella prima sessione; nella quale si decise altresì 
che una nuova commissione (il cui segretario fu p. 
Gérard Philips di Lovanio) dovesse presentare un 
secondo schema, che partiva dall’idea centrale della 
Chiesa intesa come mistero e come comunione. 
Nelle sessioni del 1963 si discussero la questione 
del ruolo dei vescovi e della loro collegialità, l’isti-
tuzione del diaconato permanente, la promozione 
del laicato, e la correlazione di Maria con la Chie-
sa, quale sua figura. 

3. Lo schema finale (composto di 8 capitoli) fu ap-
provato il 21 novembre 1964 con 2151 voti positivi 
e quattro contrari.43 Il testo, riflesso della ricezione 
delle migliori istanze ecclesiologiche dell’ultimo 
secolo, appare non solo il coronamento degli sfor-
zi del Concilio stesso per dare della Chiesa un’im-
magine adeguata di sé, ma anche il completamen-
to dell’opera lasciata aperta dal concilio Vaticano I. 
È convinzione largamente acquisita che la Lumen 
gentium rappresenti una svolta positiva nella storia 
dell’ecclesiologia: non c’è pura continuità ma nep-
pure rottura drastica con il pensiero precedente; è 
momento di arrivo di un processo di maturazione 
e momento di partenza per un nuovo cammino, 
né predefinito, né prevedibile. L’innovazione del 
Vaticano II è stata nel recupero dell’autentico e 
dell’originario senso della Chiesa e del suo mes-
saggio in una “riproposizione aggiornata”. 

ha strappati dalla schiavitù 
del diavolo e del peccato; 
così che ognuno di noi può 
dire con l’Apostolo: il Fi-
glio di Dio « mi ha amato 
e ha sacrificato se stesso 
per me» (Gal2,20).  La vita 
e la morte vengono santi-
ficate e acquistano nuovo 
significato. ...  E ciò vale 
non solamente per i cri-
stiani, ma anche per tutti 
gli uomini di buona vo-
lontà, nel cui cuore lavora 
invisibilmente la grazia. 
Cristo, infatti, è morto per 
tutti e la vocazione ultima 
dell’uomo è effettivamen-
te una sola, quella divina; 
perciò dobbiamo ritenere 
che lo Spirito Santo dia a 
tutti la possibilità di veni-
re associati, nel modo che 
Dio conosce, al mistero 
pasquale” (GS 22).
42.   Era suddiviso in 11 ca-
pitoli di cui riporto i titoli, 
che da soli mostrano l’im-
postazione apologetico-i-
stituzionale: 1. La natura 
della Chiesa militante; 2. 
I membri della chiesa e 
la necessità salvifica del-
la chiesa; 3. L’episcopato 
quale sommo grado del 
sacramento dell’ordine e 
il sacerdozio; 4. I vescovi 
residenziali; 5. Gli stati di 
perfezione evangelica; 6. I 
laici; 7. Il magistero della 
chiesa; 8. Autorità e ob-
bedienza nella chiesa; 9. I 
rapporti tra chiesa e stato e 
la tolleranza religiosa; 10. 
La necessità di annunciare 
il vangelo a tutti i popoli e 
in tutto il mondo; 11. L’e-
cumenismo.
43. G. Philips definì que-
sta costituzione conciliare: 
“la pietra angolare di tutti 
i decreti pubblicati” (G. 



Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia     27.  

4. Il concilio Vaticano II rappresenta la chiusura 
dell’età controriformista, segnata ad extra dalla 
polemica anti-protestante e anti-modernista e ad 
intra dall’assetto clericale della Chiesa, e quindi la 
chiusura della figura post-tridentina della Chiesa 
che aveva raggiunto la sua sintesi all’epoca di Pio 
XII. Ciò che determina a pensare in questa dire-
zione è la sorte toccata ai documenti preparato-
ri del concilio: rifiutati dall’assemblea sinodale e 
quindi ritirati. 

5. Fedeltà al concilio Vaticano II non significa fer-
marsi e irrigidirsi là dove il concilio è giunto, ma 
partire di là e camminare lungo la strada che esso 
ha indicato e ha solo iniziato. Le indicazioni con-
ciliari operano il primato della comunione sull’i-
stituzione, la priorità dei laici nella Chiesa, la col-
legialità episcopale, la comprensione dell’autorità 
intesa come servizio contro le tendenze clericali e 
burocratiche; l’apertura ecumenica della Chiesa.
La sintesi teologica del concilio Vaticano II sulla 
Chiesa, come ha affermato anche il Sinodo stra-
ordinario dei vescovi del 1985, rimane un punto 
fermo perché contiene elementi fondamentali per 
il futuro di ogni riflessione sulla Chiesa che ne vo-
glia davvero cogliere il cuore.44

Philips, La Chiesa e il suo 
mistero nel concilio Vatica-
no II, Jaka Book, Milano 
1989, p. 11 nota 43).

44. Un rimando utile e in-
teressante per cogliere la 
portata rivoluzionaria del 
Vaticano II  è J. W. O’Mal-
ley, Che cosa è successo nel 
Vaticano II, Vita e Pensie-
ro, Milano 2013, in parti-
colare la conclusione pp. 
297-319.



28.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Capitolo secondo
INIZIO E FONDAMENTO

COME GESÙ HA VOLUTO LA SUA COMUNITÀ

L’inizio

Unico fra tutti i profeti e i giusti sofferenti della storia, 
Gesù di Nazareth si è manifestato ai discepoli “risorto”. 
Non fu né un sogno, né un’allucinazione, né una proiezione 
idealistica. Fu “un fatto” in cui i discepoli inaspettatamente 
si sono imbattuti. Da questo evento sono stati avvinti e ne 
sono diventi annunciatori. 
La ragione di quest’annuncio era che, non solo avevano 
ricevuto il comando di renderlo noto, ma esso portava in 
sé la speranza decisiva e definitiva per sé e per ogni uomo, 
ossia la speranza del compiersi, oltre la morte, del desiderio 
d’infinito ineliminabile dalla struttura intima dello spirito 
umano. Non una teoria, ma un “fatto della storia” control-
labile e comunicabile, di cui essi  erano stati testimoni e 
di cui facevano esperienza vivendo un’esistenza di frater-
nità tra loro come aveva raccomandato Gesù: “Da questo 
riconosceranno che siete miei discepoli dall’amore che vi 
scambierete vicendevolmente” (Gv 13, 35)
E’ sulla base di questa esperienza che si è costituito il pri-
mo nucleo della comunità cristiana. Gli apostoli e disce-
poli hanno iniziato a proclamare Gesù Risorto e, in forza 
di questo evento, hanno riscontrato attraverso i segni che 
accadevano che l’opera di Gesù aveva la garanzia di Dio.
Questo annuncio è risuonato nella storia e ha dato origine 
al cristianesimo. 
A colui il cui cuore è aperto, non interessa altro che di 
incontrare testimoni degni di fede, dai quali possa sentire 
con gioia il racconto che gli rivela la sua origine autentica 
e il suo destino trasfigurato. L’accesso al racconto fonda-
tore passa per una comunità attuale di testimoni. La sua 
testimonianza non si perde nella memoria inenarrabile di 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   29.  

un tempo che fu, ma di anello in anello risale ai 
testimoni primi, nel senso che sono stati i primi ad 
essere fondati da ciò che testimoniano e a farne il 
racconto.
“Il tempo viene ucciso dalla successione apostolica. Mediante 
essa la Chiesa può veramente dire: io stessa ho veduto Gesù 
il Cristo; io stessa l’ho udito predicare; io stessa mi trovavo 
sotto la croce e presso la tomba della risurrezione. Quello 
che c’è nei Vangeli è il contenuto della mia stessa coscienza. 
Gesù vive ed opera fin dall’inizio in me. Gli Evangeli sono 
l’espressione dell’intelligenza che io ho di me stessa”.1

Alla luce di queste prime osservazioni, la nostra ri-
flessione sulla Chiesa vuole fissarsi prima di tutto 
sul fondamento e sulla sua origine, che formulia-
mo con questo interrogativo: che cosa ha pensato 
Gesù Cristo della comunità che ha riunito attor-
no a sé?   E’ vero che lungo i secoli la Chiesa ha 
assunto le più svariate forme, ma alla fine qual è 
il criterio cui la Chiesa deve fare riferimento se 
vuole rimanere fedele a se stessa? 
In tale visione il Regno di Dio e la Chiesa sono in 
un rapporto intrinseco come ben esprime il Con-
cilio Vaticano II, dicendo che il popolo di Dio o, 
meglio, la Chiesa sono il “sacramento” del Regno 
di Dio in fase di realizzazione. La realtà invisibile 
è il Regno di Dio, cioè il modo attraverso cui si 
realizza il sogno di Dio di essere la casa/famiglia 
dove le sue creature si sentono figli suoi (Rom 8, 
16. 19): questo è assolutamente inimmaginabile 
dalla mente umana, ma è ciò che l’energia uni-
tiva dello Spirito va operando nella storia umana 
e nell’universo. Il “segno visibile” di questa realtà 
invisibile è il popolo di Dio o la Chiesa. Per questo 
il Vaticano II ha concepito la Chiesa come un “sac-
ramento fondamentale” che precede tutti i singoli 
sacramenti (LG 1, 1.3.5). Per poter comprendere la 
Chiesa occorre dunque assimilare una “coscienza 
comunionale” quale matrice operante nella fede 
del cristiano.

1. 6. K. Adam, Il Cristo del-
la fede, Morcelliana, Bre-
scia 1964, p. 56.



30.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

1. Riduzioni del modo di guardare alla 
Chiesa

1. Una visione idealistica  o realistica della Chiesa?

1. L’esperienza della comunità cristiana è arriva-
ta sino a noi. Ci è arrivata come un torrente che 
scende dalla montagna. Insieme all’acqua fresca 
per dissetare e irrigare la storia degli uomini, ha 
portato con sé anche i detriti ed il fango che ha in-
contrato nel suo percorso. Questo fatto è scandalo-
so per molti credenti e non, soprattutto al giorno 
d’oggi, poiché si vorrebbe una chiesa cristallina e 
pura come è uscita dal Vangelo. 
Molti rifiutano la Chiesa per gli scandali e le in-
coerenze dei credenti. Ma fermarsi alla semplice 
denuncia è atteggiamento sterile. Occorre piuttos-
to chiedersi se non sia possibile contribuire a dare 
alla Chiesa il volto splendente che Gesù ha tratte-
ggiato per i suoi discepoli. E’ un desiderio giusto 
e da perseguire, ma occorre anche essere avvertiti 
che qualunque perfezione porterà sempre con sé il 
segno della limitazione dell’uomo, come osservava 
un acuto apologo di un padre della Chiesa: 
“Un giorno, un giovane venne da un eremita e gli disse: 
“Sono deluso dalla mia Chiesa e cerco una comunità 
perfetta”. Allora l’anziano lo condusse verso la sua vec-
chia cappella e gli disse: “Che cosa vedi su questi vecchi 
muri?”. “Muschio e erbacce, rispose il giovane sorpreso”. 
Vedi, continuò l’eremita, ciononostante Dio abita questo 
luogo. Così è della Chiesa. Non può essere né perfetta né 
pura, perché è fatta di uomini. Anche tu sei un uomo, e 
anche se scoprissi la comunità perfetta, essa non lo sarà 
più dall’istante in cui tu vi entrerai”. 2

2. Il problema della Chiesa, oggi e sempre, non 
è di risalire la corrente del fiume della storia per 
trovarne le radici, ma piuttosto di essere oggi testi-
moni che quelle radici generano ancora oggi “vita 
umana”, pienamente godibile e corrispondente 

2. Apologo dei Padri del 
deserto, cit. in Prier n. 306 
(novembre 2008) p. 20.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   31.  

all’esigenza della ragione. La pretesa della Chiesa 
infatti non è di annunciare se stessa, ma di essere 
il segno della Presenza salvifica di Cristo nel pre-
sente. Essa annuncia che il divino è a disposizione 
dell’uomo, e perciò all’uomo è offerta la salvezza 
nel presente. J. H. Newmann ha spiegato nella sua 
Grammatica dell’assenso: 
“Il cristianesimo è una realtà vivente che non invecchierà 
mai. Alcuni ne parlano come se fosse un fatto della storia, 
che pesa solo indirettamente sulla vita d’oggi. Esso ha cer-
tamente le sue radici nel passato; ma la sua forza è energia 
presente”. 3

E Friedrich Von Hügel nel suo L’elemento mistico 
della religione (1908) insiste: 
“Una Persona è venuta, visse e amò, agì e insegnò, morì ed 
è risorto. E questa Persona continua a vivere per sempre 
con la sua Potenza e il suo Spirito: in noi e in mezzo a 
noi, così indicibilmente ricca, così sublime e tuttavia così 
familiare, così divinamente vicina”.4

E H. De Lubac spiega che la Chiesa ha una ener-
gia di impatto sociale, non perché sia portatrice di 
idee sociali rivoluzionarie come tutti i movimenti 
riformatori, ma perché introduce nella società una 
dimensione che la società umana non è capace di 
produrre da sé, e cioè la dimensione del divino e 
dell’eterno. Solo la coscienza dell’eterno restituisce 
all’uomo la sua profondità. L’uomo solo sociale e 
solo storico alla maniera dei rivoluzionari come 
Marx generano infatti un uomo a due dimensioni, 
in rapporto al mondo e agli altri, cioè un uomo 
“piatto” o ristretto al mondo. La Chiesa introduce 
una terza dimensione, la dimensione della tras-
cendenza, la quale non solo non impoverisce l’uo-
mo, ma lo arricchisce di spessore. Infatti, parlando 
all’uomo dell’al di là non lo aliena, ma lo restituisce 
alla verità della sua immagine di essere fatto per 
l’eterno e agli altri in un’autentica solidarietà: 
“L’ al di là è infinitamente più vicino dell’avvenire (procla-
mato dai movimenti rivoluzionari), infinitamente più vici-

3. J. H. Newmann, Gram-
matica dell’assenso, Jaca 
book, Milano 1980, pp. 
297-298.

4. Citato in H. De Lubac, 
Cattolicismo. Gli aspetti so-
ciali del dogma, Jaca book, 
Milano, 1978, p. 392.



32.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

no perfino di ciò che chiamiamo presente. E’ quell’Eterno 
installato nel cuore di tutto lo sviluppo temporale che an-
ima e orienta. E’ il vero Presente senza il quale nemmeno 
il presente stesso non sarebbe che polvere inafferrabile. 
Se gli uomini d’oggi sono così tragicamente assenti gli uni 
agli altri, è prima di tutto perché sono assenti a se stessi, 
avendo disertato quell’Eterno che solo li radica nell’essere 
e permette di comunicare tra loro. Questa, dunque, è la 
prima funzione sociale della Chiesa”.5

Insomma, nella Chiesa e attraverso la Chiesa - 
questa è la fede dei cristiani - passa il mistero di 
Dio che in Cristo ha voluto rivelarsi assumendo la 
carne (e quindi la fragilità umana). Questa com-
mistione (Dio che si dà nella mediazione di una 
realtà umana) può suscitare perplessità e dubbio, 
ma prima di scartare l’ipotesi di poter ricevere 
l’immortalità dalla grazia divina che ha voluto 
“abitare tra noi” e quindi rendersi presente attra-
verso la nostra umanità di credenti, occorre essere 
per lo meno prudenti e misurarsi con questo an-
nuncio: “Ecco Io sono con voi tutti i giorni fino 
alla fine del mondo” (Mt 28,20).

3. Aggiungiamo che molte volte vi è un atteggia-
mento scorretto nei confronti della Chiesa, poiché 
molti pretendono che la Chiesa sia secondo l’im-
magine che essi se ne sono fatta. Come nessuno si 
è scelto la propria madre, così nessuno si è scelto la 
Chiesa che ha ereditato dalla storia: ciascuno piut-
tosto, se vi aderisce, ha il compito di renderla nella 
sua stessa umanità la più bella possibile. Chi dis-
degnasse di fare i conti con la Chiesa, adducendo 
come scusa le sue pecche, deve essere onesto con 
se stesso e riconoscere che ciò che gli interessa del-
la Chiesa non è ciò che essa propone e consegna 
agli uomini (cioè il Cristo), ma qualche altra attesa 
che egli ha in mente su di essa. 
“Un cercatore d’oro non si fermerebbe mai davanti al fango 
del letto del fiume in cui spera di trovare pepite d’oro. Se 
cerca l’oro, è mosso dalla probabilità più o meno grande 
di trovarlo. Se desidera l’oro non si scandalizza di trovarlo 

5. H. De Lubac, Cattolicis-
mo. Gli aspetti sociali del 
dogma, o.c. pp. 275-276.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   33.  

nel fango: anzi, accetta di sporcarsi le mani e faticare per 
estrarlo. Se non vuole sporcarsi le mani non è poi così in-
teressato all’oro, è interessato piuttosto a tenersi le mani 
pulite”. 6

Ciò che sta a cuore alla Chiesa è l’oro del destino 
soprannaturale dell’uomo. Chi si ferma al fango 
che accompagna l’oro è perché non gli sta a cuore 
il problema che la Chiesa porta in evidenza, e cioè 
il destino soprannaturale dell’uomo. Il valore divi-
no veicolato conta di più dello strumento con cui si 
comunica. La comunicazione di Dio non si troverà 
mai, a causa della legge dell’Incarnazione che Dio 
ha scelto, nello stato puro e ideale. Mediante il mis-
tero dell’Incarnazione del Figlio Dio ha scelto di en-
trare a contatto con l’umano mediante la piccolezza 
e la debolezza dei segni. Il regno di Dio annunciato 
di Gesù infatti si manifesta attraverso segni minimi 
della vita ordinaria, che però hanno efficacia reale 
non in forza della loro immagine, ma della potenza 
di Dio che vi opera nell’intimità: un seme, il lievi-
to, il pane, l’acqua, il vino, una moneta, la porta, il 
grano e così via. Nel modo di intervenire di Dio nel  
mondo vi è un minimalismo iconico, di apparenza 
e di immagine, e per contro una grande energia del 
divino.  Il punto di accesso al divino, per Gesù, non 
è l’appariscente: così è anche nei sacramenti dove il 
segno si contrae al massimo. ed ugualmente così è 
della Chiesa, la quale è un segno che trasmette l’en-
ergia vitale della grazia di Dio. E di conseguenza 
non si deve confondere lo strumento con il mistero 
che esso comunica. La Chiesa porta a Cristo, non è il 
Cristo come è detto esplicitamente in Lumen Gen-
tium n. 1, ove la Chiesa è definita “come un sacra-
mento, ovvero segno e strumento dell’intima uni-
one con Dio e dell’unità di tutto il genere umano”, 
una luce riflessa di Cristo. Non è fine a se stessa, ma 
rimanda a Cristo, essendo un mistero umano-divi-
no. La persona intelligente non rifiuta il valore per 
l’eventuale imperfezione di chi lo porta.

6. L. Giussani, Perché la 
Chiesa, II, Jaca book, Mila-
no 1992, p. 26. 



34.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

4. La Chiesa dunque, come Cristo, è elemento di contrad-
dizione: di fronte ad essa vengono allo scoperto “i pen-
sieri segreti di molti cuori” (Lc 2, 34-35). Di fronte ad essa 
si capisce che cosa sta a cuore all’uomo: se è autentico o 
no, poiché essa si offre nella semioscurità di un segno, 
esiguo e fragile come tutte le realtà umane d’altra parte. 
Essa mentre rivela il divino sembra oscurarlo con l’umano. 
Ed in questo spazio di incertezza, dove si gioca la libertà, 
nasce come una sospensione, da cui si può uscire soltanto 
mediante una decisione per il sì o per il no. Se ci si decide 
per il sì essa diventa oggetto di amore e devozione; se si 
decide per il no il sentimento umano si tramuta in avver-
sione e ripulsa. Questa dinamica è caratteristica di tutte le 
realtà umane, la cui potenza è carica di simbologia: così 
avviene nello sguardo con la propria mdre, con gli amici 
e persino con le cose. Solo il loro significato profondo, 
invisibile nella nuda realtà, riscatta anche la loro esiguità 
e inadeguatezza all’ideale.

5. Nell’esaminare, in termini teologici, il tema della Chiesa 
la prima grande questione da affrontare è l’eventuale pre-
giudizio contro di essa. Di fronte ad esso occorre resistere, 
come di fronte ad ogni forma pregiudiziale e ideologica. 
La posizione ermeneutica giusta invece è il rendersi conto 
che il ricercatore-teologo è coinvolto in quanto battezzato 
nella comunità ecclesiale. Egli appartiene alla Chiesa che 
esamina in quanto “figlio”. La Chiesa è la sua famiglia. E’ il 
luogo dove, nel battesimo, è stato generato a Cristo ed ed-
ucato all’incontro con Lui. Vi è una sintonia che ha bisog-
no di essere rinvigorita risentendo parole di testimonianza 
che riportino alla memoria il Vangelo di Gesù e della prima 
comunità testimoniante, poiché dentro alla chiesa scorre la 
linfa divina dello Spirito Santo che lo nutre.

2. Scissione tra Vangelo e Chiesa?

1. In un volumetto d’inizio Novecento, che raccoglie le 
lezioni universitarie a Berlino nel semestre 1899-1900, 
dal titolo L’essenza del cristianesimo,7 Adolf von Harnack 
– uno dei più importanti teologi protestanti dell’inizio del 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   35.  

‘900 che ha impersonato il liberalismo protestante 
in termini di “soggettivismo religioso” -, ritiene che 
la predicazione di Gesù vada intesa in termini di 
spiritualità soggettiva. In questo libretto Harnack 
conosce bene che Gesù agisce nel contesto del suo 
popolo, però egli ritiene che questo contesto sia 
semplice corteccia. Se nella predicazione di Gesù 
si tira via la corteccia giudaica, si arriva ad un nu-
cleo molto semplice, che è “il vangelo nel vangelo”. 
Vi si legge: 
“Quando si meditano le parabole di Gesù è evidente che il 
regno di Dio viene in quanto s’instaura in singoli uomini, 
trova accesso nella loro anima ed essi lo accolgono. Il Reg-
no di Dio è la signorìa di Dio, certo, ma è la signorìa del 
Dio santo nei singoli cuori, è Dio stesso con la sua forza 
che prende possesso delle anime. Qualunque parabola si 
prenda, lì si tratta del Regno di Dio: Dio stesso è il suo 
Regno. Lì si tratta di Dio e dell’anima, dell’anima e del suo 
Dio. Tutta la drammaticità nel senso esteriore, concreto, 
storico, è qui scomparsa, ed anche tutta la speranza in un 
futuro concreto si dissolve. E’ l’individuo a essere redento, 
non il popolo o lo Stato”.8

Ed ancora:
“Nelle idee: Dio come Padre, Provvidenza, figliolanza 
divina, valore infinito dell’anima umana, in queste idee è 
espresso l’intero vangelo”. “Il singolo deve ascoltare il lieto 
annuncio della misericordia e della figliolanza e deve de-
cidere se vuole porsi dalla parte di Dio e dell’eternità o dal 
lato del mondo e del tempo”. “Il vangelo sta più in alto dei 
problemi dello sviluppo terreno, non si cura delle cose, ma 
dell’anima dell’uomo”.9

C’è del vero in queste affermazioni, poiché in re-
altà l’energia di salvezza portata dall’annuncio del 
Regno va a toccare la libertà e l’interiorità della 
singola persona. Ma il fermarsi a quest’unica af-
fermazione, escludendo che il Regno di Dio non 
coinvolga la comunità dei redenti, non corrispon-
de alla predicazione di Gesù. E’ piuttosto l’indi-
vidualismo aprioristico della teologia liberale a 
portare A. Von Harnack a considerare la Chiesa 
come un legame “estrinseco”, sia pure fraterno, tra 

7. A. von Harnack, L’es-
senza del cristianesimo, 
tr. it. Queriniana, Brescia 
1980.
8. A. von Harnack,, o. c., 
p. 110.
9. A. von Harnack,, o. c., 
pp. 109. 157. 140.



36.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

molti singoli o un’alleanza solidale o una comu-
nità spirituale o una societas in cordibus, che non 
può essere identificata con nessun gruppo social-
mente determinato.9 Questo modo di pensare si 
è accorpato all’orientamento generale dell’epoca 
moderna che si caratterizza all’insegna del sogget-
to e della coscienza individuale. Di conseguenza, 
all’inizio del Novecento, si è affermata una vasta 
mentalità che riduceva l’insegnamento di Gesù 
alla sola sfera interiore che ha fatto scuola generan-
do una ripulsa verso la Chiesa come realtà visibile 
e concreta, diventata slogan popolare nell’espressi-
one: “Cristo, sì; la Chiesa, no!”. 

2. Pochi anni dopo, nel 1903, Alfred Loisy scrisse 
per contraddire la tesi di Harnack il libretto 
L’Évangile et l’Église (1903). Vi si trova una frase 
che divenne celebre: “Gesù annunciava il regno 
e ne è scaturita  la Chiesa”.10 Questa espressione è 
diventata emblematica e spesso citata al di fuori 
del suo contesto per negare il rimando della fon-
dazione della Chiesa a Cristo.11 

3. Di fatto in seguito alle discussioni scomposte e 
irrisolte del periodo modernista e del successivo 
sviluppo della società moderna, è penetrato un 
pensiero individualista (salvezza individuale) ed 
estrinsecista (altro è Cristo e altro è la Chiesa) nel 
pensare la Chiesa. E di conseguenza la Chiesa è 
andata perdendo l’energia comunionale, che le ap-
partiene in proprio in quanto intrinsecamente lega-
ta al mistero cristologico della divino-umanità del 
Cristo. C’è da interrogarsi se, al di là delle parole e 
dei metodi pastorali, alla fin fine anche nel mondo 
cattolico non sia entrata una concezione di Chiesa 
come struttura di salvezza individuale, che opera 
soltanto nella coscienza individuale dei credenti, i 
quali attingono - ci si scusi l’espressione - come a 
un “mercato della grazia” i sacramenti per la pro-
pria salvezza. 

10. G. Lohfink, Gesù di 
Nazareth, Queriniana, 
Brescia, 2014, BTC 170, 
pp. 69-72.
10. A. Loisy, L’Évangile et 
l’Église, Paris 1903, p. 111; 
tr. it. ed. Ubaldini, Roma, 
p. 141; N. Siffe, La pro-
clamation du Royaume 
de Dieu comme marqueur 
de continuité entre Jésus 
et l’Église dans l’œuvre de 
Luc, in RSR, 2011/3, pp. 
349-369.
11. In realtà Loisy voleva 
reagire all’impianto indivi-
dualistico e spiritualistico 
del pensiero di Harnack, 
cercando a sua volta di de-
finire l’essenza del cristia-
nesimo. Egli diceva che l’es-
senza del cristianesimo non 
consisteva, come voleva lo 
storico tedesco, nell’annun-
cio della paternità divina di 
cui ogni cristiano, seguen-
do nella sua coscienza l’e-
sempio di Gesù, poteva far-
ne esperienza individuale e 
spirituale, ma l’essenza del 
messaggio di Gesù era la 
predicazione del Regno di 
Dio e della sua realizzazio-
ne imminente. Per questo 
Gesù non si era dato pen-
siero di dare origine a una 
Chiesa, ma la sua attività si 
era concentrata nell’annun-
ciare il Regno di Dio. Dopo 
la sua morte, l’attesa del Re-
gno non è arrivata e allora i 
discepoli si sono dati un’or-
ganizzazione, fondando 
una Chiesa con dogmi, riti, 
strutture. 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   37.  

4. In realtà, in forza dell’ispirazione profonda del 
Concilio Vaticano II, dire “chiesa”, in termini cris-
tiani, si intende esprimere il mistero di una comu-
nità concreta, identificabile, storicamente deter-
minata, attraverso cui fluisce il disegno di Dio di 
unificare gli uomini a Sé e tra di loro, quale espres-
sione della sua vita trinitaria, cioè strumento che 
comunica la salvezza, ovvero la vita autentica per 
l’uomo,12. poiché “la chiesa universale – dice sin-
teticamente il Vaticano II - si presenta come popo-
lo adunato dall’unità del Padre, del Figlio e dello 
Spirito Santo” (LG, 4). 

5. Pertanto, pensare la Chiesa, ossia fare ecclesio-
logia, non è semplice poiché l’oggetto di indagine 
si riferisce ad una realtà molteplice nelle forme di 
attuazione. Come per un mosaico in cui la vari-
età delle tessere che lo formano è grande. Si può 
porre attenzione su uno o sull’altro elemento che 
compone la Chiesa, ad esempio: il momento del-
le sue origini oppure quello della sua destinazione 
ultima; la sua struttura essenziale e permanente 
oppure i suoi aspetti mutevoli e storici che hanno 
incarnato quella struttura; il suo polo invisibile o 
quello visibile; la sua dimensione divina o quel-
la umana; il suo profilo cristologico oppure quel-
lo pneumatologico; il suo volto mariano oppure 
quello petrino-istituzionale. Non solo, ma nei vari 
determinati momenti storici può venire messo in 
evidenza un aspetto invece di un altro: per esem-
pio talvolta si è stati più attenti ai sacramenti più 
che all’annuncio della Parola; oppure alla catego-
ria della liberazione che a quella della comunione; 
o ancora alla chiesa universale più che alla chie-
sa particolare. Tuttavia fare ecclesiologia vuol dire 
fare sintesi fra queste varie prospettive in un equi-
librio che le raccolga tutte attorno al centro che le 
genera, ossia Gesù Cristo, morto e risorto, vivente 
nella comunità dei credenti, che ne sono i testimoni 

12.  H. De Lubac, Cattoli-
cismo. Gli aspetti sociali del 
dogma, Jaca book, Milano, 
1978 rappresenta ancora 
oggi lo studio insuperato 
sull’aspetto visibile e socia-
le della Chiesa.



38.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

sempre attuali grazie all’azione dello Spirito che li anima.
Alla luce di queste prime osservazioni, la nostra rifles-
sione sulla Chiesa vuole fissarsi prima di tutto sul fon-
damento e sulla sua origine, che formuliamo con questo 
interrogativo: che cosa ha pensato Gesù Cristo della co-
munità che ha riunito attorno a sé?  E’ vero che lungo i 
secoli la Chiesa si è espressa nei modi più svariati, ma alla 
fine qual è il criterio verso il quale la Chiesa deve rivolger-
si per riformarsi continuamente? 

5. Domandiamoci allora: in che senso possiamo dire che 
Gesù ha fondato la Chiesa? Il sistema dell’apologetica 
neoscolastica nel parlare della Chiesa era tutto centrato 
sul tentativo di dare una dimostrazione storica della sua 
diretta fondazione da parte di Gesù. Il giuramento anti-
modernista del 1910 lo dice chiaramente: “La Chiesa fu 
istituita immediatamente e direttamente dallo stesso vero 
e storico Gesù Cristo” (DS 3540). 
Ma la dimostrazione di una simile istituzione per “via 
immediata e diretta” fu, un poco alla volta, resa sempre più 
difficile da sostenere con la ricerca dell’esegesi storico-criti-
ca. Per poter rispondere alla domanda: “Gesù ha fondato 
la Chiesa?” occorre preventivamente porsi la domanda: 
“Che cosa intendiamo con l’espressione ‘Chiesa’ in questa 
domanda”? 
Non possiamo evidentemente rispondervi applicando 
retrospettivamente ed anacronisticamente l’idea di Chie-
sa qual è andata costituendosi in duemila anni. Si tratta 
perciò di ripercorrere i testi della testimonianza scritturis-
tica attestata nel Nuovo Testamento nel suo collegamento 
con il retroterra ebraico in cui Gesù ha operato.

2. La testimonianza neotestamentaria sull’origi-
ne e la natura della Chiesa

1. Dai testi neotestamentari risulta che l’intenzione del-
la predicazione di Gesù fu quella della restaurazione 
escatologica del popolo di Israele sotto la signorìa di 
Dio (o Regno di Dio). E’ da questa intenzione fonda-
mentale di riunificare il popolo di Dio che è sorto “come 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   39.  

gemmazione” il primo bocciolo della Chiesa. 
Questa è l’impostazione equilibrata e ragionevol-
mente sostenuta in particolare da G. Lohfink, H. 
J. Verweyen, M. Kehl.13  In questa stessa prospet-
tiva, la Commissione teologica internazionale - nel 
documento La coscienza che Gesù aveva di se stes-
so (1985)14 -, che pur non essendo un documen-
to magisteriale possiede tuttavia un forte valore 
orientativo per la teologia, parla di “ecclesiologia 
implicita” 15  per indicare il rapporto tra Gesù e la 
Chiesa. E ne parla nei seguenti termini:
“Per realizzare la sua missione salvifica, Gesù ha voluto riuni-
re gli uomini in vista del Regno e convocarli a sé. A tale fine 
Gesù ha compiuto atti concreti la cui sola interpretazione 
possibile, se presi nel loro insieme, è la preparazione della 
Chiesa che verrà costituita definitivamente all’epoca degli 
avvenimenti della Pasqua e della Pentecoste. È dunque nec-
essario affermare che Gesù ha voluto fondare la Chiesa.

In base alla testimonianza apostolica, la Chiesa è insepa-
rabile da Cristo. Secondo una formula ricorrente in San 
Paolo, le Chiese sono “in Cristo” (1 Ts 1, 1; 2, 14; 2 Ts 1, 1; 
Gal 1, 22), sono le “Chiese di Cristo” (Rm 16, 16). Essere 
cristiano significa che “Cristo è in voi” (Rm 8, 10; 2 Cor 13, 
5), è “vivere in Cristo Gesù” (Rm 8, 2): “Tutti voi siete uno 
in Gesù Cristo” (Gal 3, 28). Quest’unità si esprime soprat-
tutto mediante l’analogia dell’unità del corpo umano. Lo 
Spirito Santo costituisce l’unità di questo corpo: corpo di 
Cristo (1 Cor 12, 12. 27), o “in Cristo” (Rm 12, 5). Il Cristo 
celeste è il principio di vita e di crescita della Chiesa (Col 
2, 19; Ef 4, 11-16), egli è “il capo del corpo” (Col 1, 18; 3, 
15, ecc.), la “pienezza” (Ef 1, 22 s.) della Chiesa.

Ora quest’unità infrangibile di Cristo con la sua Chiesa 
si radica nell’atto supremo della sua vita terrena: il dono 
della sua vita sulla croce. Poiché l’ha amata, “ha dato se 
stesso per lei” (Ef 5, 25), poiché voleva farsi comparire da-
vanti la sua Chiesa tutta gloriosa” (Ef 5, 27; cf Col 1, 22). 
La Chiesa, corpo di Cristo, trae la sua origine dal corpo 
consegnato sulla Croce, dal “sangue prezioso” (1 Pt 1, 19) 
di Cristo che è “il prezzo del nostro riscatto” (cf 1 Cor 6, 
20). Per la predicazione apostolica la Chiesa è proprio lo 
scopo dell’opera salvifica compiuta da Cristo nella sua vita 
terrena. 

13. Aa. Vv. Trattato sulla 
Chiesa, in W. Kern, H. J. 
Pottmeyer, M. Seckler, 
Corso di teologia fonda-
mentale; cf S. Pié-Pinot, 
Ecclesiologia, Queriniana, 
Brescia, 2008, BTC 138, 
p. 111) e anche J. Jere-
mias, Teologia del Nuovo 
Testamento, Paideia, Bre-
scia,1976, I, p. 194-198.
14. in Ench.Vat. X, 681-723
15. Il primo ad usare la 
formula di “ecclesiologia 
implicita” fu W. Trilling, 
“Ecclesiologia implicita”. 
Proposta sul tema “Gesù e 
la Chiesa”, in L’annuncio 
di Gesù. Orientamenti ese-
getici (1978), Paideia, Bre-
scia, 1986, pp. 73-97.



40.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Quando predica il Regno di Dio, Gesù non annuncia semplice-
mente l’imminente grande cambiamento escatologico, ma convoca 
innanzitutto gli uomini a entrare nel Regno. Il germe e l’inizio del 
Regno è “il piccolo gregge” (Lc 12, 32) di coloro che Gesù è venuto 
a convocare attorno a sé e di cui egli stesso è il pastore (Mt 14, 27 
par.; Gv 10, 1-29; cf Mt 10, 16 par.), egli, che è venuto a radunare 
e liberare le sue pecore (Mt 15, 24; Lc 15, 4-7). Gesù parla di tale 
convocazione sotto l’immagine degli invitati al banchetto di nozze 
(Mc 2, 19 par.), della semina di Dio (Mt 13, 24; 15, 13), della rete 
del pescatore (Mt 13, 47; Mc 1, 17). I discepoli di Gesù formano la 
città in cima al monte visibile da lontano (Mt 5, 14), costituiscono 
la nuova famiglia di cui Dio stesso è il Padre e nella quale tutti sono 
fratelli (Mt23, 9); costituiscono la vera famiglia di Gesù (Mc 3, 34 
par.). Tutto ciò unitamente alle parabole di Gesù e alle immagini di 
cui si serve per parlare di quelli che è venuto a convocare compor-
tano una “ecclesiologia implicita”.

Non si tratta di affermare che quest’intenzione di Gesù implichi 
una volontà espressa di fondare e di stabilire tutti gli aspetti istituz-
ionali della Chiesa, quali sono andati sviluppandosi nel corso dei 
secoli. Invece è necessario affermare che Gesù ha voluto dotare la 
comunità, che egli è andato raccogliendo attorno a sé, di una strut-
tura che rimarrà sino al pieno compimento del Regno. 

Occorre qui ricordare la scelta, in primo luogo, dei Dodici e di Pi-
etro come loro capo (Mc 3, 14 ss.). Tale scelta, per di più intenzi-
onale, mira alla definitiva fondazione escatologica del popolo di 
Dio che sarà aperto a tutti gli uomini (cf Mt 8, 11 s.). I Dodici (Mc 
6, 7) e gli altri discepoli (Lc 10, 1 ss.) partecipano alla missione di 
Cristo, alla sua potestà, ma anche alla sua sorte (Mt 10, 25; Gv 15, 
20). In loro Gesù stesso viene e in Lui è presente Colui che lo ha 
inviato (Mc 10, 40).

La Chiesa avrà anche la propria preghiera, quella che Gesù le ha 
dato (Lc 11, 2-4); essa riceve soprattutto il memoriale della Cena, 
centro della “Nuova Alleanza” (Lc 22, 20) e della nuova comunità 
riunita nella frazione del pane (Lc 22, 19). A coloro che ha convo-
cato attorno a sé Gesù ha insegnato un “modo di agire “nuovo, di-
verso da quello degli antichi (cf Mt 5, 21, ecc.), dei pagani (cf Mt 5, 
47), dei grandi di questo mondo (Lc 22, 25 s.).

Gesù ha voluto fondare la Chiesa? Certo; ma questa Chiesa è il 
popolo di Dio che egli raduna innanzitutto a partire da Israele, 
attraverso il quale egli mira alla salvezza di tutti i popoli. Infatti, 
proprio “verso le pecore perdute della casa di Israele” (Mt 10, 6; 15, 
24) Gesù sa di essere inviato innanzitutto e invia i suoi discepoli. 
Una dell’espressioni più commoventi della coscienza che Gesù ave-



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   41.  

va della propria dignità e della propria missione è questo 
lamento (il lamento del Dio d’Israele!): “Gerusalemme, 
Gerusalemme, ... quante volte ho voluto raccogliere i tuoi 
figli come una chioccia la sua covata sotto le ali e voi non 
avete voluto!” (Lc 13, 34; cf 19, 41-44). Dio (Jahvè), infatti, 
nell’AT cerca senza tregua di riunire i figli d’Israele in un 
popolo, il suo popolo. Proprio quel “Voi non avete voluto” 
cambiò non già l’intenzione, ma il cammino che seguirà la 
convocazione di tutti gli uomini attorno a Gesù. Sarà d’ora 
in poi principalmente “il tempo dei pagani” (Lc 21, 24; cf 
Rm11, 1-6) a segnare l’ekklesia di Cristo.

Cristo aveva coscienza della sua missione salvifica. Essa 
comportava la fondazione della sua ekklesìa, vale a dire la 
convocazione di tutti gli uomini nella “famiglia di Dio”. La 
storia del cristianesimo si fonda in ultima istanza sull’in-
tenzione e sulla volontà di Gesù di fondare la sua Chiesa”.16

Questa posizione della Commissione Teologica ha 
bisogno di essere maggiormente esplicitata e cor-
roborata attraverso la testimonianza neotestamen-
taria.

3. Gesù si rivolge al popolo di Israele come 
inizio di salvezza per tutti17

1. Sulla scìa di Giovanni Battista, del cui movi-
mento pare che Gesù sia stato legato molto stret-
tamente, anche la predicazione di Gesù si rivolge 
soprattutto al popolo di Israele. Ora Giovanni 
Battista, che chiamava alla conversione perché gi-
udicava imminente il giudizio di Dio non si rivol-
geva all’umanità o ai peccatori in generale, ma ai 
discendenti di Abramo. Lo si deduce per esempio 
da Lc 3,8 = Mc 3,9: “Non cominciate a dire a voi 
stessi, abbiamo Abramo per padre! Perché io vi dico 
che Dio può far nascere figli ad Abramo anche da 
queste pietre”. Ma lo si evidenzia anche dal fatto 
che la predicazione del Battista attinge alle immag-
ini tipiche del popolo di Israele: 
a) il fatto che la sua predicazione si svolga nel 
deserto dove il popolo deve recarsi (Mc 1,4-5) 
richiama il nuovo inizio per Israele che - come 

16. Commissione teolo-
gica internazionale - nel 
documento La coscienza 
che Gesù aveva di se stesso 
(1985). Terza proposizione.

17. Per questa parte faccio 
riferimento a: Gerhard 
Lohfink, Gesù come vole-
va la sua Chiesa? Paoline, 
Cinisello B. 1987; B. G. 
Boschi, Le origini della 
Chiesa, una rilettura pro-
spettica, Dehoniane (Coll. 
Studi Biblici, 48), Bologna 
2005. Quest’ultimo volu-
me è un saggio di teologia 
biblica sulle origini della 
Chiesa e del cristianesimo. 
Con il sottotitolo, “rilet-
tura prospettica”, l’autore 
intende affermare che i 
dati del Nuovo Testa-
mento vanno interpretati 
attraverso un percorso a 
ritroso, che li collochi nel 
quadro della fede giudaica, 
con riferimento partico-
lare al medio-giudaismo, 
all’interno del quale la fede 
nel Cristo è sorta e si è svi-



42.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

dice Osea 2, 16 - deve avvenire nel deserto: “Ecco 
l’attirerò a me, la condurrò nel deserto e parlerò 
al suo cuore”. Per Israele il deserto è il luogo del 
primo amore e del fidanzamento con il Dio dell’Al-
leanza: lì dunque si compirà la sua conversione;
b) anche il detto minaccioso della scure ormai 
posta alle radici degli alberi (Mt 3,10 = Lc 3,9) 
rimanda all’immagine di Israele quale piantagione 
di Dio (Es 15, 17; Is 60, 21; 61, 3; Ger 32, 41).18

Dunque ciò che sta a cuore al Battista è il rinno-
vamento di Israele. Gesù si pone su questa stes-
sa linea di predicazione, ma trasforma l’impeto 
apocalittico del Battista in una prospettiva di an-
nuncio misericordioso della salvezza che sta per 
venire in favore dei peccatori e dei deboli (Lc 7, 
18-23). Questo collegamento di Gesù con il Battis-
ta getta, dunque, un primo raggio di luce: anche la 
predicazione di Gesù è rivolta al popolo di Israele, 
sia pure con una prospettiva diversa. 

2. Ma se entriamo più addentro a quello che la co-
munità primitiva ci ha conservato di Gesù vedia-
mo che questo orizzonte si allarga e si approfon-
disce. Noi siamo abituati a pensare al messaggio 
di Gesù unicamente in termini universalisti, per-
ché questo è stato lo sviluppo dell’esperienza della 
chiesa primitiva, la quale si è inserita nel mondo 
annunciando che il Vangelo è per tutti e va al di 
là di ogni confine di cultura, di razza e di popolo 
(cf 1 Cor 12, 13; Gal 3, 26-29; Col 3, 11). E questo 
modo di pensare è presente anche in Gesù, ma va 
inquadrato in modo corretto attorno a due poli, 
dialetticamente correlati tra loro e presenti nel 
modo di agire di Gesù. 

a) Prima di tutto, va detto che Gesù non esclude i 
pagani dalla salvezza; ma egli si rivolge in prima 
istanza al popolo di Israele. Gesù entra spesso in 

luppata, dando appunto 
origine alla Chiesa. Il rap-
porto di dipendenza e di 
successiva divaricazione 
tra il neonato cristianesi-
mo e il suo ceppo ebraico 
chiama in causa la conce-
zione del messianismo e 
dell’apocalittica, i due poli 
tematici del volume.
18. Es 15, 13. 17: “Guida-
sti con il tuo amore questo 
popolo che hai riscattato, 
lo conducesti con la tua 
potenza alla tua santa di-
mora. ... Tu lo fai entrare 
e lo pianti sul monte della 
tua eredità, luogo che per 
tua dimora, Signore, hai 
preparato, santuario che le 
tue mani, Signore, hanno 
fondato”;  Is 60, 21: “Il tuo 
popolo sarà tutto di giusti, 
per sempre avranno in ere-
dità la terra, germogli delle 
piantagioni del Signore, 
opera delle sue mani per 
mostrare la sua gloria”; Is 
61, 3: “Essi si chiameranno 
querce di giustizia, pianta-
gione del Signore, per ma-
nifestare la sua gloria.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   43.  

territorio pagano, ma non per predicarvi il Regno 
di Dio. Gli incontri con i pagani di Gesù sono spo-
radici, non intenzionali. E quando questi incontri 
avvengono mostrano la precedenza verso il popo-
lo di Israele. Di fronte alla donna siro-fenicia che 
prega Gesù di guarirle la figlioletta, questi usa una 
formula irritante per la nostra sensibilità univer-
salistica (“Lascia che prima si sfamino i figli!”: Mc 
7, 27) e che può essere capita solo nella prospetti-
va che anima Gesù di rivolgersi prima di tutto ad 
Israele. Questa è la regola che assegna ai Dodici 
inviati ad annunciare il Regno: “Rivolgetevi alle 
pecore perdute della casa di Israele” (Mt 10, 6). 
Perciò Matteo attribuisce con ogni ragione a Gesù 
il principio che regge la sua predicazione: 
“Non sono stato inviato che alle pecore perdute della casa 
di Israele” (Mt 15, 24). 

b) Simile preminenza però non esclude dal Regno 
e dalla salvezza i popoli pagani. Anzi, troviamo un 
detto profetico di Gesù che ingloba i pagani: 
“Vi dico che molti verranno dall’oriente e dall’occidente e 
siederanno a mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel 
Regno dei cieli, mentre i figli del Regno saranno cacciati 
fuori nelle tenebre” (Mt 8, 11=Lc 13, 28). 

Di fronte all’irrigidimento del popolo di Dio a cui 
egli si rivolge, Gesù ne minaccia la falsa sicurezza 
dichiarando che l’appartenenza etnica ad Israele 
non è sufficiente per garantirsi la salvezza. Ques-
ta dichiarazione universalistica Gesù la deduce 
appoggiandosi al testo di Isaia che profetizza un 
pellegrinaggio dei pagani verso Gerusalemme che 
avverrà alla fine dei tempi quando Israele sarà 
diventato il vero popolo di Dio:
“Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore sarà 
elevato sulla cima dei monti e sarà il più alto dei colli: ad 
esso vi affluiranno tutte le genti. Verranno molti popoli e 
diranno: Venite, saliamo al monte del Signore, al tempio 
del Dio di Giacobbe” (Is 2, 1-3).



44.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

In entrambi i brani si parla di molti. “Molti” è una 
formula semitica per significare un numero grande 
e incalcolabile: miriadi di miriadi! Un numero in-
calcolabile di pagani, dunque, viene ammesso al 
banchetto escatologico preparato per Israele, men-
tre l’Israele che rifiuta Gesù sarà espulso. Svariati 
sono nei vangeli gli accenni che contrappongono i 
pagani all’Israele incredulo: Mt 12, 41=Lc 11, 31; 
Mt 11, 21=Lc 10, 13.19

3. Dio dunque vuole la salvezza dei pagani, ma 
questa salvezza deve irradiare da Israele. L’elemen-
to decisivo di questo brano, infatti, è che i pagani 
non diventano credenti in forza di un lavoro mis-
sionario; ad attrarli invece è il fascino che, come 
luce, sprigiona dal popolo di Dio. I testi profeti-
ci parlano della luce splendente che proviene da 
Gerusalemme: 
“Cammineranno i popoli alla tua luce, i re allo splendore 
del tuo sorgere” (Is 60, 2). “Casa di Giacobbe, vieni: cam-
miniamo nella luce del Signore!” (Is 2, 5). 

Gesù dunque vuole la salvezza dei pagani, ma 
questa avviene attraverso Israele, cioè chiamandoli 
a far parte del popolo di Dio. 
Di conseguenza non deve meravigliare che Gesù 
concentri la sua azione per ridare splendore alla 
fede di Israele che si era indurita, perché è attra-
verso allo splendore di questa fede che si afferma il 
Regno di Dio. Per questo Gesù si rallegra quando 
incontra la fede nei pagani: 
“Ascoltando [il centurione pagano], Gesù si meravigliò e 
disse a quelli che lo seguivano: In verità io vi dico, in Is-
raele non ho trovato nessuno con una fede così grande!” 
(Mt 8,10; cf 15, 28)

4. Così esposto, il pensiero di Gesù esprime il met-
odo proprio di Dio contenuto nella Rivelazione: 
è il metodo del dilatarsi della Chiesa nel mondo a 
partire dal piccolo, dal poco e dal particolare. E’ il 
metodo dell’Incarnazione e della storia. Il punto 

19. Mt 12, 41s: “Quelli di 
Ninive si alzeranno con-
tro questa generazione e 
la condanneranno, per-
ché essi alla predicazione 
di Giona si convertirono. 
Ed ecco, qui vi è uno più 
grande di Giona!42Nel 
giorno del giudizio, la re-
gina del Sud si alzerà con-
tro questa generazione e 
la condannerà, perché ella 
venne dagli estremi confini 
della terra per ascoltare la 
sapienza di Salomone. Ed 
ecco, qui vi è uno più gran-
de di Salomone!”; Mt 11, 
21-24: “Guai a te, Corazìn! 
Guai a te, Betsàida! Perché, 
se a Tiro e a Sidone fosse-
ro avvenuti i prodigi che ci 
sono stati in mezzo a voi, 
già da tempo esse, vestite 
di sacco e cosparse di ce-
nere, si sarebbero conver-
tite. Ebbene, io vi dico: nel 
giorno del giudizio, Tiro 
e Sidone saranno trattate 
meno duramente di voi. E 
tu, Cafàrnao, sarai forse in-
nalzata fino al cielo? Fino 
agli inferi precipiterai! 
Perché, se a Sòdoma fos-
sero avvenuti i prodigi che 
ci sono stati in mezzo a te, 
oggi essa esisterebbe anco-
ra! Ebbene, io vi dico: nel 
giorno del giudizio, la ter-
ra di Sòdoma sarà trattata 
meno duramente di te!”.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   45.  

più piccolo è il Figlio stesso di Dio che è generato nel seno 
della “Donna” (Gal 4, 4: “nato da Donna, nato sotto la 
Legge”. Poi questo piccolo punto si allarga fino alla matu-
rità di Gesù che, predicando, chiama a sé il primo nucleo 
di discepoli. Ecco il metodo che Dio instaura nella storia: 
Dio si serve di alcuni per arrivare a tutti. Questo metodo 
di Dio prende sul serio il limite della storia umana e della 
libertà dell’uomo. Segue la lentezza del tempo e la matu-
razione della libertà umana. Se sceglie alcuni, non è per 
escludere gli altri. La scelta di alcuni non è esclusiva, ma 
inclusiva. 
Perciò l’elezione di Dio (e anche di Gesù) verso il popolo 
di Israele è sia particolare che universale. E’ particolare 
nel metodo (tra i popoli della terra sceglie un popolo; 
dentro al popolo sceglie i discepoli; tra i discepoli sceg-
lie i Dodici; tra i Dodici sceglie i tre testimoni prediletti, 
Pietro Giacomo e Giovani; e fra i tre sceglie Giovanni, “il 
discepolo prediletto”) ed è universale nell’esito (l’elezione 
è a favore di tutti gli uomini). Questo metodo è descritto 
in modo chiaro da G. Lohfink e da lui chiamato “il prin-
cipio-Abramo”:
“Come può Dio cambiare la società fin nelle sue radici senza pri-
varla della libertà e senza costrizione? Ci può riuscire solo se com-
incia “su scala ridotta”, in un unico posto del mondo. Ci deve essere 
un luogo - visibile, controllabile, alla portata di tutti - in cui la lib-
erazione e la guarigione cominciano, cioè un luogo dove il mondo 
diventa quel che deve essere nel senso di Dio. Da questo luogo il 
nuovo può poi diffondersi nel mondo. Ma appunto, non attraverso 
l’indottrinamento e attraverso la costrizione. L’uomo deve avere la 
possibilità di osservare il nuovo e di verificarlo. Se poi lo vuole, può 
lasciarsi coinvolgere nella storia della salvezza e nella storia della 
pace stabilita da Dio. Solo così viene salvaguardata la libertà del 
singolo e dei popoli. Ciò che spinge verso il nuovo non può essere 
la costrizione, neppure la pressione morale, ma soltanto il fascino 
del mondo cambiato. Dio deve perciò comunicare modestamente, 
con un piccolo popolo. A rigor di termini, non può neanche com-
inciare con un popolo. Deve cominciare con un singolo, perché 
solo il singolo è il punto in cui egli può contare sulla conversione in 
libertà. Esattamente di questo parlano i racconti dei patriarchi della 
Genesi. Le prime pagine della Bibbia avevano parlato della creazi-
one del mondo e raccontato lo sviluppo della storia dell’umanità, 
della civiltà e della cultura segnate non solo dal progresso, ma an-
che dalla disobbedienza verso Dio e dalla crescente violenza degli 



46.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

uni contro gli altri. Poi, improvvisamente, non si guarda 
più all’umanità nel suo complesso. Lo zoom si restringe 
su un solo uomo: Abramo. Dio comincia a cambiare il 
mondo con lui. Ma questo singolo non resterà solo, deve 
diventare un grande popolo. ... Ma il popolo di Dio non 
può mai diventare un semplice collettivo né una semplice 
massa, deve - per così dire - essere sempre “Abramo”, cioè 
un popolo nel quale il singolo è incessantemente chiamato 
da Dio a svolgere il compito di un’alleanza a favore di altri: 
“La tua discendenza sarà come le stelle del cielo” (Gn 15, 
5). Il popolo che Dio si sceglie e crea non è chiuso in se 
stesso, non è fine a se stesso, non esiste per se stesso, ma 
è eletto tra la massa dei popoli per amore di questi popo-
li. Abramo è infatti allontanato dalla sua famiglia e dalla 
sua patria, affinché possa diventare una benedizione per 
molti altri. Tutto questo lo chiamiamo “principio-Abra-
mo”. Attraverso il popolo che con lui nasce, deve diven-
tare tangibile e visibile che cosa Dio vuole nei confronti 
di tutto il mondo: non violenza, ma libertà, pace e con-
cordia, affinché tutti possano vedere che nella storia pos-
sono effettivamente esistere giustizia e pace, e che queste 
non sono un’utopia, un “nessun luogo”. Su questo popolo 
grava dunque il peso dell’elezione, un peso spaventoso. Se 
infatti questo popolo non assolve il suo compito, esso non 
può essere una benedizione per i popoli. Allora fallisce il 
senso della sua esistenza e, per i popoli diventa non solo 
uno zimbello, ma una disgrazia.  A questo punto sorge una 
domanda: questa costante antico-testamentaria scompare 
nel Nuovo Testamento? Qui non vale più? Ora ha ceduto 
il posto a un universalismo vago e non localizzabile? Chi 
afferma una cosa del genere deve anche dimostrarla. Deve 
dimostrare che per Gesù Israele non era più il segno della 
benedizione (o del giudizio) per tutti i popoli, ma che egli 
si è intimamente separato dal popolo di Israele ed ha pred-
icato una salvezza assoluta, ossia sganciata da Israele, ver-
so “l’uomo in generale” quale destinatario diretto del suo 
messaggio. Ma di tutto questo non esiste la minima traccia 
nel Nuovo Testamento. Anzi, la storia evangelica narrata 
dai Vangeli conferma questa “costante biblica fondamen-
tale”: che Dio sceglie un popolo tra i popoli per arrivare 
a tutti. Di questo principio vi è la testimonianza chiara 
negli Atti degli Apostoli con l’aiuto di una citazione mista 
basata su Am 9, 11-12: “Dopo queste cose, io [il Signore] 
ritornerò e riedificherò la tenda di Davide che era caduta, 
ne riedificherò le rovine e la rialzerò, perché cerchino il 
Signore anche gli altri uomini e tutte le genti sulle quali è 
stato invocato il mio nome” (At 15, 16-18). 20

20. G. Lohfink, Gesù di 
Nazareth, Queriniana, 
Brescia, 2014, BTC 170, p. 
58-61.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   47.  

4. La scelta dei Dodici, 				  
     paradigma originario per la Chiesa

La costante biblica o metodo di Dio esaminato 
trova la più importante conferma nella scelta dei 
Dodici Apostoli, numero simbolico eloquente che 
manifesta che a Gesù stava a cuore la restaurazione 
del popolo di Israele. I vangeli conoscono svariate 
forme di partecipazione alla causa di Gesù. Tra 
il gruppo ampio dei discepoli Gesù ne ha scelti 
Dodici e li ha inviati a due a due (Mc 6, 7). Essi 
erano chiamati a fare ciò che egli stesso faceva: an-
nunciare il regno di Dio e scacciare i demoni, come 
segno della potenza di Dio che irrompe: “Gesù ne 
costituì Dodici che stessero con lui e avessero il 
potere di scacciare i demoni” (Mc 3, 14). Sceglie i 
Dodici con un gesto dimostrativo, destinato a im-
primersi nella memoria dei primi.

2. Il fatto che Gesù abbia scelto Dodici discepoli 
come apostoli, cioè come suoi messaggeri, aveva 
per la comunità primitiva un significato così chia-
ro che non c’era bisogno che ce ne lasciasse la spie-
gazione. E di fatto non ce lo spiega, ma è evidente 
che il numero di Dodici non può che riferirsi al 
numero dodici delle tribù di Israele, perché esse 
rappresentavano un numero nodale della speran-
za escatologica in Israele. Infatti, nonostante che il 
sistema delle tribù fosse da tempo tramontato in 
Israele – all’epoca di Gesù vi erano soltanto due 
tribù e mezza: Giuda, Beniamino e la metà di Levi 
-,21 si sperava per il tempo escatologico la restau-
razione globale del popolo nelle sue dodici tribù 
(cf Ez 37; 39, 23-29; 40-48).22
I Dodici rappresentano dunque la comunità es-
catologica di salvezza. Su questo sfondo, nella 
scelta dei Dodici diventa chiara l’intenzione di Gesù 
di significare la convocazione di Israele nella comu-
nità escatologica di salvezza. Egli li sceglie e li man-
da secondo il detto molto antico, riportato solo da 

21. J. Jeremias, Teologia 
del Nuovo Testamento, 
Paideia, Brescia 1976, p. 
267.
22.  Ez 37, 21-24: “Ecco, 
io prenderò i figli d’Israe-
le dalle nazioni fra le quali 
sono andati e li radunerò 
da ogni parte e li ricondur-
rò nella loro terra: farò di 
loro un solo popolo nella 
mia terra, sui monti d’I-
sraele; un solo re regnerà 
su tutti loro e non saranno 
più due popoli, né saran-
no più divisi in due regni. 
Non si contamineranno 
più con i loro idoli, con i 
loro abomini e con tutte 
le loro iniquità; li libererò 
da tutte le ribellioni con 
cui hanno peccato, li pu-
rificherò e saranno il mio 
popolo e io sarò il loro 
Dio. Il mio servo Davide 
regnerà su di loro e vi sarà 
un unico pastore per tutti; 
seguiranno le mie norme, 
osserveranno le mie leggi 
e le metteranno in pratica”.



48.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Matteo: “Non andate fra i pagani e non entrate nelle 
città dei samaritani; rivolgetevi piuttosto alle pecore 
perdute della casa di Israele” (Mt 10, 5; cf il rimando 
veterotestamentario è Ez 34 che descrive il gregge di 
Israele sbandato e alla deriva 23). In questa scelta dei 
Dodici e il loro invio vi è la realizzazione incoati-
va dell’Israele degli ultimi tempi. Gesù manifesta 
dunque di voler riunire le pecore malate e per-
dute di Israele secondo quanto i profeti avevano 
promesso per la fine dei tempi. 

3. E’ verosimile che Gesù abbia scelto questi 
Dodici dalle parti e condizioni più diverse della 
nazione israelitica per evidenziare la chiamata 
di tutti gli israeliti: dall’esattore Matteo (Mt 10, 
3) fino a Simone, lo zelota (Lc 6, 15). Una con-
trapposizione più radicale non poteva esserci: gli 
esattori erano collaboratori con i romani, mentre 
gli zeloti rifiutavano accanitamente il potere usur-
patore dei romani. Eppure Gesù vuole riunificare 
Israele lacerato tra partiti e gruppi, rivolgendosi a 
esattori e zeloti, a poveri e ricchi, alla popolazione 
di Galilea e a quella aristocratica di Gerusalemme. 
Dunque i Dodici rappresentano visivamente 
l’istanza di Gesù su tutto Israele. Più ancora: essi 
sono il primo nucleo esperimentabile del risveglio e 
dell’unificazione del popolo delle dodici tribù di Is-
raele alla fine dei tempi. Ad essi soltanto, i Dodici, 
Gesù con un gesto solenne e altamente simbolico, 
al culmine della sua vita, porge il pane e il vino 
per evidenziare che la propria dedizione totale è 
rivolta a Israele, il  popolo delle dodici tribù. Ad 
essi ancora Gesù assegna la funzione escatologica 
di giudicare il popolo, cioè di dare la forma defin-
itiva a questo popolo: o nell’amicizia con il Cristo 
o nella sua lontananza (Mt 25, 35 ss.). Nel giudizio 
finale essi testimonieranno contro Israele se ques-
ti non entra nella logica del cambiamento e della 
conversione all’evento del Regno portato da Gesù:

23. Ez 34, 12-13; 23-24: 
“Ecco, io stesso cercherò 
le mie pecore e le passerò 
in rassegna. 12Come un 
pastore passa in rassegna il 
suo gregge quando si trova 
in mezzo alle sue pecore 
che erano state disperse, 
così io passerò in rassegna 
le mie pecore e le radunerò 
da tutti i luoghi dove erano 
disperse nei giorni nuvolo-
si e di caligine. 13Le farò 
uscire dai popoli e le ra-
dunerò da tutte le regioni. 
Le ricondurrò nella loro 
terra e le farò pascolare sui 
monti d’Israele, nelle valli 
e in tutti i luoghi abitati 
della regione. “Susciterò 
per loro un pastore che le 
pascerà, il mio servo Davi-
de. Egli le condurrà al pa-
scolo, sarà il loro pastore. 
Io, il Signore, sarò il loro 
Dio”.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   49.  

 “In verità vi dico: voi che mi avete seguito, nella nuova 
creazione, quando il Figlio dell’Uomo sarà seduto sul tro-
no della sua gloria anche voi siederete su dodici troni a 
giudicare le dodici tribù di Israele” (Mt 19, 28=Lc 22, 30). 

5. le guarigioni miracolose, anticipo della 
costituzione di una comunità di salvati

Anche nelle guarigioni dei malati - da tutti gli es-
egeti oggi riconosciuta come una delle principali 
attività di Gesù 24 - si vede in filigrana l’intenzione 
di Gesù di realizzare la ricostituzione del popolo 
di Dio. 
Prima di tutto, le azioni potenti di Gesù contro il 
demonio e la guarigione dei malati sono sicura-
mente segni della vicinanza del Regno: 
“Se io scaccio i demoni con il dito (la potenza) di Dio, 
è dunque a voi giunto il Regno di Dio” (Lc 11,20=Mat 
12,28). 

Ma gli interventi miracolosi di Gesù non sono 
solo segnalazioni della venuta del Regno; essi han-
no anche relazione con l’instaurarsi del popolo di 
Dio, perché nel tempo escatologico della salvezza 
non potranno più esservi infermi. 
Infatti nella scena madre del Vangelo, quando 
Gesù risponde ai discepoli del Battista: 
“I ciechi riacquistano la vista, gli zoppi camminano, i lebbrosi 
vengono mondati, i sordi odono, i morti risuscitano, ai pov-
eri è annunciata la buona novella” (Lc 7, 22 = Mt 11, 5) 

vi è il chiaro riferimento al retroterra profetico di 
Is 35, 5: 
“Allora si apriranno gli occhi dei ciechi e si schiuderan-
no gli orecchi dei sordi; lo zoppo salterà come un cervo e 
griderà di gioia la lingua del muto” (Is 35, 5). 

Ora, in Isaia questi eventi (ciechi che vedono, sor-
di che odono, muti che parlano, zoppi che saltano) 
sono una componente essenziale della ricostituzione 
di Israele alla fine dei tempi, poiché “in quei giorni 
nessuno dirà più in Israele: sono malato” (Is 33, 24); 

24. J. P. Meyer, Un ebreo 
marginale, ripensare il 
Gesù storico, II, BTC 120, 
Queriniana, Brescia 2002, 
pp. 93-1249.



50.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Dio salverà e guiderà il suo popolo (Is 57, 18), fascerà le 
sue ferite (Is 30,26): allora tutto il popolo vedrà ciò che la 
mano del Signore compirà in mezzo ad esso (Is 29, 23). 
Nel popolo di Israele alla fine dei tempi nessuno deve 
essere escluso dalla salvezza: né gli emarginati, né i pec-
catori, né i malati. E pertanto, poiché questi eventi sono 
legati al manifestarsi del Regno di Dio, essi rivelano l’in-
tenzione di Gesù di operare secondo la logica profetica 
di raccogliere in unità Israele, guarendolo da tutte le sue 
infermità.

6. La morte di Gesù in favore di “molti”

1. Ciechi zoppi, lebbrosi, sordi e morti rappresentano la 
sofferenza e la miseria di Israele e del mondo. Gesù va 
contro questa sofferenza e miseria, poiché esse non corri-
spondono al disegno di Dio, al “come deve essere” la crea-
zione. Tuttavia la trasformazione del mondo non avviene 
in modo magico. Avviene attraverso la dedizione di Gesù 
alla volontà del Padre, in forza della quale egli vive tutta la 
sua esistenza in favore del popolo di Dio: per gli altri, per 
Israele, per il mondo. 
Questo “per” (ὑπὲρ) esprime l’amore salvifico del Cris-
to. La propria spoliazione in favore di altri è il gesto el-
oquente dell’amore. Senza di esso, il messaggio di Gesù 
sarebbe un guscio vuoto. 
Durante la sua vita Gesù esiste mettendosi a disposizione 
a favore del popolo. Ma che cosa succede se Israele si 
oppone e cerca persino di farlo morire? Gesù sente il 
rammarico per questo rifiuto, facendone oggetto del suo 
lamento: 
“Gerusalemme, Gerusalemme, tu che uccidi i profeti e lapidi quelli 
che sono stati mandati a te, quante volte ho voluto raccogliere i tuoi 
figli, come una chioccia raccoglie i suoi pulcini sotto le ali, e voi 
non avete voluto! Ecco la vostra casa è lasciata a voi deserta!” (Mt 
23,37 =  Lc 13,34). 

2. Di fronte a questo rifiuto di Israele Gesù si trova di 
fronte a una situazione completamente nuova: il Regno di 
Dio annunziato vicino, con la decisione dei capi di Israele 
di uccidere Gesù, sembra destinato al fallimento. Ma, 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   51.  

mentre il popolo di Dio si appresta a rinnegare la propria 
elezione, Gesù dà alla sua vicenda umana il valore e 
la significazione di amore sacrificale, proprio nell’ora 
più santa dell’anno ebraico, la Pasqua. Gesù interpreta 
così la propria morte come la definitiva azione salvifica 
di Dio in favore del suo popolo e del mondo. Nella morte 
di Gesù si rivela l’ostinazione dell’amore di Dio di voler 
essere a favore della sua gente, restando fedele alla scelta 
elettiva. Alla colpa di Israele che si condensa nel rifiuto e 
nella morte di Gesù, Dio risponde non sottraendo la pro-
pria elezione al popolo, ma gli offre un legame ancora più 
radicale con il Figlio suo che si sacrifica nella morte a fa-
vore di “molti”. 

3. Quando il rifiuto di Gesù da parte del suo popolo ha 
raggiunto dunque il suo apice, Gesù nell’ultima cena par-
la della propria vita “in favore di molti” (ὑπὲρ πολλῶν). 
Questa formulazione si trova nella tradizione di Marco ed 
accompagna la benedizione della coppa: “Questo è il mio 
sangue, il sangue dell’alleanza, versato per molti” (Mc 14, 
24). Con una redazione diversa, ma non molto dissimile, 
anche Paolo tramanda le benedizione sul calice: “Questo 
calice è la nuova alleanza nel mio sangue” (1 Cor 11, 25) e 
poco prima, nella benedizione sul pane, aveva esplicitato 
come Marco che quel pane spezzato era a favore dell’Is-
raele rappresentato dai discepoli che aveva davanti a sé: 
“Questo è il mio corpo, che è per voi” (1 Cor 11, 24). In 
entrambi i testi domina il sangue sparso “per voi”, a vostro 
vantaggio e a vostro favore. E dietro a questo “voi” vi è “il 
popolo di Israele”. 
Infatti, dietro alle due differenti redazioni stanno due testi 
scritturistici differenti nei quali al centro sta il legame di 
alleanza nel sangue con cui Dio si stringe al suo popolo. 
Per Marco il rimando è a Es 24, 8: 
“Mosè prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo: Ecco il 
sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso con voi!”. 

Per Paolo il rimando è Ger 31, 31: 
“Ecco, verranno giorni, nei quali con la casa d’Israele e con la casa 
di Giuda concluderò un’alleanza nuova”. 



52.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Così in entrambi i testi di Marco e di Paolo è chiaro 
il riferimento alla morte di Gesù in rappresentanza 
vicaria a favore del popolo d’Israele sulla base della 
teologia del servo di Jahvé: 
“Il giusto mio servo giustificherà molti e si addosserà la 
loro iniquità. Perciò gli darò in premio le moltitudini ... 
perché ha consegnato se stesso alla morte” (Is 53, 11).

4. A chi si riferisce questo “molti” e questa “allean-
za nel sangue”? Prima di tutto si riferisce a Israele. 
L’uso linguistico del tempo (ne è testimonianza Eb 
13, 12 che interpreta la morte di Gesù in favore di 
Israele 25) permette di riferire prima di tutto il ter-
mine “molti” a Israele stesso. Ed ugualmente si deve 
intendere rivolta a questo popolo la nuova alleanza. 
Gesù dunque ha dato la sua vita in piena coscienza 
per quell’Israele che non aveva accolto il suo messag-
gio e che stava per eliminarlo da questo mondo. Si 
vede qui la paradossalità del Dio della Rivelazione 
di saper trasformare un fatto di sangue contro il suo 
Figlio in una prova di fedeltà nuova e definitiva (in 
termini biblici: nuova alleanza) verso Israele. 
Va aggiunto però che la formula “per molti”, nel 
suo tenore linguistico complessivo è una formu-
la aperta. Anche se essa parla in primo luogo 
dell’Israele resosi colpevole, a cui viene data 
un’espiazione totalmente gratuita, essa non es-
clude i molti del mondo intero, di tutti i popoli, 
di cui parla Mt 8, 11: 
“Molti verranno dall’oriente e dall’occidente e siederanno a 
mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel regno dei cieli”. 

Gesù, dunque, anche nell’ultima ora mostra chi-
aramente la sua sollecitudine verso il popolo di 
Israele con un’apertura universalistica.

7. la ricostituzione del popolo di Dio, 	
    ossia il primo nucleo della Chiesa

1. Quanto abbiamo detto finora dimostra quanto 
stessero a cuore a Gesù la convocazione e la ricos-

25. Eb 13, 12: “Gesù, per 
santificare il popolo con 
il proprio sangue, subì la 
passione fuori della porta 
della città”.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   53.  

tituzione del popolo di Dio. Se le parole di Gesù 
che ci sono state tramandate non hanno quasi mai 
come tema esplicito l’unificazione di Israele, però, 
la ragione è soltanto che per Gesù è ovvio che an-
nunciare il Regno di Dio  implichi l’unificazione 
di Israele.26
 E’ la constatazione generale del racconto evangeli-
co che, dove Gesù passa, lascia dietro di sé dei se-
guaci che con le loro famiglie attendono il regno di 
Dio e accolgono lui e i suoi inviati. Essi si trovano 
dappertutto: in Galilea, più che altrove, ma anche 
in Giudea, ad esempio a Betania, e nella Decapoli 
(Mc 5, 19 s). Un gruppo più ristretto di  discepoli 
accompagna Gesù nel suo continuo peregrinare. 
Sono uomini come Levi, figlio di Alfeo (Mc 2, 14), 
Giuseppe, detto Barsabba, e Mattia (At 1, 23) e anche 
donne (Lc 8, 1-3; Mc 15, 40 s). Vi è poi il nucleo 
centrale costituito dai Dodici apostoli attorno ai 
quali inizia a formarsi in questo mondo la comu-
nità di coloro che appartengono al Regno di Dio.

2. D’altra parte, è indubitabile che Gesù parli di 
un “nuovo popolo di Dio” che egli raduna. E lo fa 
con tante immagini: il gregge (Lc 12, 32; Mc 14, 
27=Mt 26, 31; Gv 10, 1-29); il gruppo degli invi-
tati a nozze (Ma 2, 19); la piantagione di Dio (Mt 
13, 24); la rete da pesca (Mt 13, 47; Mc 1,17). Gli 
appartenenti al nuovo popolo di Dio sono come la 
città posta sul monte (Mt 5, 14), che devono fare 
luce (Lc 16, 8). Tra tutte le immagini quella più 
familiare a Gesù è che il nuovo popolo di Dio è 
l’escatologica famiglia di Dio, che si manifesta nel 
convito comune, quale anticipazione del banchet-
to salvifico del tempo escatologico (Mc 2, 15-17; 
6, 34-42; 8, 1-10; 7, 27).27 In altri testi Gesù allarga 
l’ambito della famiglia di Dio oltre la cerchia dei 
suoi discepoli, chiamando “fratelli” tutti i bisogno-
si (Mt 25, 40). Si può dunque, alla luce dei testi 
evangelici, affermare con sicurezza che tutta l’op-

26.“Chi non riconosce 
l’intenzione di Gesù di 
raccogliere intorno a sé 
una comunità misconosce 
il pensiero messianisco-e-
scatologico di Israele, in 
cui la salvezza escatolo-
gica non può essere pen-
sata senza riferimento al 
popolo. Perciò al Regno 
di Dio appartiene neces-
sariamente la comunità”. 
R.Snackenburg, Signorìa 
e Regno di Dio, EDB, Bolo-
gna, 1971.
27. Mc 2, 15: “Mentre sta-
va a tavola in casa di lui, 
anche molti pubblicani e 
peccatori erano a tavola 
con Gesù e i suoi discepo-
li; erano molti infatti quelli 
che lo seguivano”.



54.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

era di Gesù mira solo a raccogliere il popolo escat-
ologico di Dio. E che il gruppo dei discepoli avesse 
coscienza di essere l’inizio di questa comunità ben 
definita, lo si deduce dal fatto che essi chiedono 
di avere una preghiera comune che li contraddis-
tinguesse e li vincolasse come suoi discepoli allo 
stesso modo dei discepoli di Giovanni il Battista.28
 In conclusione si può asserire che, Gesù, senza 
perdere di vista l’insieme di Israele, leghi la signorìa 
di Dio alla comunità dei suoi discepoli come nuo-
vo popolo di Dio secondo la linea escatologica dei 
profeti di “un piccolo resto di Israele” che avrebbe 
contagiato il mondo degli uomini: 
“Non temere, piccolo gregge, poiché al Padre è piaciuto di 
darvi il suo Regno” (Lc 12, 32).

8. La cerchia dei discepoli 			 
       e il suo significato per il regno di Dio 29

Come abbiamo visto, la tradizione sinottica è con-
corde nel mostrare che in Gesù vi era l’intenzione 
di restaurare e riunire il popolo di Israele. Riunire, 
non fondare, poiché il popolo dell’alleanza era già 
costituito da più di mille anni. 

Con Gesù si realizza la condizione escatologica del 
nuovo popolo di Dio attorno ai discepoli

Questa intenzione va presa seriamente nella sua 
accezione escatologica. Ciò significa che Gesù non 
ha iniziato un qualunque movimento di risveglio 
e di unificazione - come tanti ce ne furono negli 
anni precedenti e contemporanei alla predicazi-
one di Gesù -,30 ma ha inteso proclamare l’unità 
del popolo di Dio per la fine dei tempi. Il contenu-
to centrale della predicazione di Gesù è infatti che, 
con la sua presenza pubblica, la storia ha trovato il 
suo perno centrale e definitivo ed il tempo è giunto 
a pienezza. Le promesse profetiche ora hanno tro-
vato compimento, poiché il Regno di Dio - dirà - “è 
giunto in mezzo a voi” (Mt 12, 28). In questa situ-

28. J. Jeremias, Teologia 
del Nuovo testamento, Pai-
deia, Brescia 1976, pp. 194-
197.
29. G. Lohfink, Gesù come 
voleva la sua comunità? 
Paoline, Cinisello B. 1990, 
pp. 100-102.
30. ”Gesù non fu il primo 
a tentare di raccogliere il 
popolo di Dio per il tem-
po della salvezza; anzi ci 
fu tutta una serie di tenta-
tivi di questo genere. Non 
è esagerato affermare che 
tutta la vita religiosa del 
giudaismo dell’epoca era 
fondamentalmente deter-
minata a tali sforzi. Essi 
si fondavano su certi detti 
dell’AT: cf 1 Re 19, 18 cita-
to in Rom 11, 4; ma soprat-
tutto Isaia, il “teologo del 
concetto del resto di Israe-
le”, il quale chiamerà suo 
figlio Sear-Jashub, cioè “un 
resto ritornerà”: Is 7, 3; 10, 
21; il resto sono i giusti, 
aggiunge Sofonia, “un po-
polo umile e povero” (Sof 
3, 12). Secondo l’inter-
pretazione di questi testi 
soltanto un piccolo resto 
sarebbe stato salvato. Mol-
ti credevano che il compi-
to più urgente per Israele 
fosse di radunare questo 
resto già nel presente. Fra 
questi movimento va an-
noverato il movimento 
farisaico (cf “fariseo” si-
gnifica “separato”), il quale 
voleva incarnare la santa 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   55.  

comunità sacerdotale di 
Dio e così realizzare l’idea 
di resto. Accanto ai farisei 
va ricordato il gruppo dei 
battezzatori, fra i quali si 
conoscono gli esseni. Fari-
sei ed esseni radunano un 
piccolo gruppo chiuso di 
coloro che, a motivo della 
loro religiosità, dell’obbe-
dienza alla legge, dei severi 
usi di purificazione, della 
loro ascesi, sono degni di 
appartenere al popolo di 
Dio (J. Jeremias, Teolo-
gia del Nuovo testamento, 
Paideia, Brescia 1976, pp. 
198-201).
31. Lo studio della Thorà 
e la partecipazione alla 
scuola erano interdette alle 
donne. Nessuna di loro 
poteva aspirare ad essere 
“discepola” (talmîd) tanto 
che non esisteva nemmeno 
il termine talmîdad (disce-
pola) (cf K.H. Rengstorf, 
μαθήτρια in GLNT, 1970, 
VI, 1236-1237). Perciò rab-
bi Eliezer poteva senten-
ziare: “Chi insegna a sua 
figlia la Thorà è come se 
insegnasse cose per lei in-
sulse”; “Meglio bruciare la 
Thorà che trasmetterla alle 
donne” (A. Oepke, γυνὴ, in 
GLNT, 1966, IV, 708-710).
32. Mc 15, 40-41: “Vi erano 
anche alcune donne, che 
osservavano da lontano, 
tra le quali Maria di Màg-
dala, Maria madre di Gia-
como il minore e di Ioses, 
e Salome, le quali, quando 
era in Galilea, lo seguivano 
(ἠκολούθουν) e lo serviva-
no, e molte altre che erano 
salite con lui a Gerusalem-
me”.

azione escatologica Israele deve accogliere la salvez-
za che gli viene offerta e lasciarsi convocare per il 
Regno diDio.
Quando la maggioranza di Israele si rifiuta di ac-
cogliere questo appello, Gesù si concentra con più 
intensità sui discepoli. Ma la cerchia dei discepoli 
non è semplicemente il “resto di Israele” o “una co-
munità a parte” - come per i movimenti religiosi 
dell’epoca (vedi: Qumran) - e, men che meno, un 
suo sostituto. E’ invece la “rappresentazione di tutto 
Israele”, la raffigurazione di ciò a cui è chiamato ad 
essere il vero Israele. 

Una società riconciliata con la sovranità di Dio

Questo significa che Gesù non rinuncia all’Israele 
che lo rifiuta, ma questa concentrazione integrale 
su Israele non esclude l’universalismo della salvez-
za: Gesù vuole una società riconciliata all’insegna 
della sovranità di Dio. Per lui nel nuovo ordina-
mento del Regno, che diventerà realtà nel popolo di 
Dio alla fine dei tempi, non ci deve essere esclusione 
di nessuno: né dei ricchi (Lc 19, 1-10), né dei po-
veri (Lc 6, 20); né dei colti (Lc 14, 1-6) né degli 
ignoranti (Mt 11, 25 s); né dei peccatori (Mc 2, 
17), né delle prostitute (Mc 21, 31); né dei samari-
tani (Lc 10, 25); né dei bambini che erano consi-
derati come “cose” per quella società (Mc, 13-16); 
né delle donne né dei pagani. Sottolineiamo questi 
ultimi due elementi (inclusione delle donne e dei 
pagani nel discepolato), poiché furono i più scan-
dalosi e rivoluzionari per la mentalità ebraica. 

L’inclusione della donna nel discepolato di Gesù

Lo testimonia Lc 8, 1-3: 
“C’erano con lui i Dodici e alcune donne che erano state 
guarite da spiriti cattivi e da infermità: Maria, chiamata 
Maddalena, dalla quale erano usciti sette demòni; Giovan-
na, moglie di Cuza, amministratore di Erode; Susanna e 
molte altre, che li servivano con i loro beni”. 



56.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Che delle donne facessero parte del gruppo dei 
discepoli era semplicemente scandaloso per gente 
ebrea, per la quale lo studio della Thorà era inter-
detto alle donne.31 Al riguardo è decisiva l’infor-
mazione più antica di Mc 15, 40,32 il quale dice che 
le donne non solo servivano Gesù, ma ne erano 
“discepole”. E lo fa utilizzando per loro il verbo 
ἀκολουθέω, che è il verbo tecnico per indicare il 
discepolato.

La chiamata dei pagani nel discepolato

L’idea di pellegrinaggio dei pagani nel logion di 
Mt 8, 1 33 dimostra che Gesù iscrive il ruolo di Is-
raele nell’orizzonte universale della tradizione del 
trito-Isaia (Is 60, 1-22), e cioè che Israele non è 
eletto per se stesso, ma come segno della salvezza 
universale per tutti i popoli. 

Il Regno di Dio penetra nel mondo degli uomini e 
realizza la familia Dei

Perciò il Regno di Dio per Gesù trascende l’Is-
raele attuale ed ha una configurazione universale; 
ma questo non vuol dire che la signorìa di Dio si 
affermi al di là delle leggi della storia, tutto d’un 
colpo, senza una mediazione storica. Il regno di 
Dio non è dunque utopico (= una realtà futuribile, 
senza luogo, a-storica); è invece legato a un popolo 
concreto, al popolo di Dio. Questa infatti è la con-
dizione che avvenga il Regno di Dio sulla terra: che la 
sua signorìa investa uomini concreti e, attraverso di 
loro, possa dilatarsi nella vita associata mettendo in 
luce i caratteri distintivi di questo Regno. Nella misu-
ra in cui il popolo di Dio si lascerà plasmare dalla si-
gnorìa di Dio, si trasformerà in tutte le dimensioni 
della sua esistenza e darà origine ad una società 
alternativa rispetto a quella fondata sui criteri del 
mondo (il potere, il denaro e il godimento). Questa 
società non sarà per nulla uno “stato teocratico”, 

33. Mt 8, 11: “Ora io vi 
dico che molti verranno 
dall’oriente e dall’occiden-
te e siederanno a mensa 
con Abramo, Isacco e Gia-
cobbe nel regno dei cieli, 
mentre i figli del regno sa-
ranno cacciati fuori, nelle 
tenebre, dove sarà pianto e 
stridore di denti”.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   57.  

ma una famiglia di fratelli e di sorelle uniti dalla 
solidarietà, la familia Dei. 
Questo tipo di società Dio non intende imporla (la 
libertà è il bene supremo che Dio nella sua econo-
mia ha sempre voluto rispettare), poiché sarebbe 
in antitesi con la natura più intima della signorìa 
d’amore di Dio. Egli però vuole mostrarne già il 
compimento in coloro che liberamente accettano 
di seguirlo. Se il suo popolo, quello dell’alleanza, 
non è in grado di farlo, egli lo realizzerà nella nuo-
va famiglia dei discepoli che raccoglie intorno a 
sé. La cerchia dei discepoli funziona dunque come 
segno per tutti: come sale della terra (Mt 5, 13; 
Mc 9, 50), come lievito nella pasta (Mt 13, 23=Lc 
13, 21), come luce del mondo (Mt 5, 14-16=Lc 11, 
33).34

9. L’autoconsapevolezza della prima 	
comunità cristiana di essere il vero Israele

Per convalidare il quadro che abbiamo delineato, e 
cioè che Gesù non solo ha inteso realizzare  il regno 
di Dio nel popolo di Israele, ma lo ha anche fatto 
in termini embrionali nella cerchia dei discepoli, 
cerchiamo ora di vedere come la prima comunità 
dei credenti in Gesù, dopo gli eventi pasquali, si 
è auto-costituita in questo modo e ne ha assunto 
l’autoconsapevolezza.

Come si è costituita la comunità dei credenti

1. Lo possiamo capire dal modo di agire dei dis-
cepoli subito dopo la morte-risurrezione di Gesù. 
Ora, in questo tempo, i discepoli pongono tre seg-
ni che caratterizzano la loro attività: a) il riunirsi 
a Gerusalemme predicando la conversione del po-
polo; b) l’invito a farsi battezzare nel nome di Gesù 
e c) il completamento del numero dei Dodici dopo 
la morte di Giuda.
a. Primo fatto. Il movimento cristiano non si cos-
tituisce in Galilea - benché sia il luogo di prove-

34. Il concetto di “sacra-
mentalità della Chiesa” o 
“Chiesa come sacramento 
di salvezza” trova qui i suoi 
primi riferimenti.



58.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

nienza di vari apostoli, dove il movimento poteva 
contare sull’appoggio di simpatizzanti sedentari e 
dove avvennero le manifestazioni di Gesù risor-
to - ma a Gerusalemme.35 La ragione di questo 
comportamento singolare è l’attesa escatologica: i 
discepoli sono convinti di trovarsi nel cuore degli 
avvenimenti finali e perciò attendono la manifes-
tazione definitiva del Regno di Dio là dove, sec-
ondo la fede giudaica, quegli avvenimenti devono 
accadere: a Gerusalemme. E proprio perché i dis-
cepoli si percepiscono all’interno degli eventi es-
catologici con l’attesa della parusia imminente del 
Figlio dell’Uomo sentono l’urgenza di chiamare a 
conversione il popolo di Israele. Ciò è descritto par-
adigmaticamente nei primi quattro discorsi degli 
Atti degli Apostoli messi sulla bocca di Pietro (2, 
14-40; 3, 12-26; 4, 8-12; 5, 29-23), nei quali è indi-
cato chiaramente che si rivolgono all’intero Israele: 
“Uomini di Israele .... Sappia con certezza tutta la 
casa di Israele” (At 2, 22.36). 
Benché questi discorsi siano opera redazionale 
dell’autore degli Atti, è indubitabile e sintomatico 
che dopo Pasqua la comunità cristiana si sia rivolta 
al popolo di Israele invitandolo alla conversione.

b. Secondo fatto. Come segno della conversione vi-
ene chiesto il battesimo nel nome di Gesù. 
“Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro: 
Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome 
di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e ricev-
erete il dono dello Spirito Santo” (At 2, 37-38). 

Di fronte all’urgenza della fine del tempo, il bat-
tesimo di Giovanni, basato sulla purificazione dai 
peccati, è insufficiente. Esso deve tramutarsi in seg-
no cristologico: deve cioè segnalare il mutamento 
avvenuto con la morte di Cristo. Non basta più 
semplicemente annunciare, come faceva Gesù, il 
Regno di Dio, ora deve essere proclamata la sua 
morte sacrificale come condizione nella quale Is-

35. C. Gianotto, Il movi-
mento di Gesù tra la Pa-
squa e la missione di Paolo, 
in AA.VV. a cura di R. Pen-
na, Le origini del cristiane-
simo, Carocci, Roma 2014, 
cap. VI, pp. 168 ss.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   59.  

raele deve immergersi per entrare in stato di conversione. 
La conversione richiesta ad Israele ora, con il battesimo 
nel nome di Gesù, deve consistere nel lasciarsi toccare 
e penetrare (= battesimo) da quell’amore infinito che il 
Cristo ha dimostrato nel dare la propria vita sacrificando-
la per il popolo di Dio sulla croce. 

c. Terzo fatto. Dopo la morte di Giuda Iscariota, il gruppo 
dei Dodici viene reintegrato mediante l’elezione di Mattia 
(At 1, 15-16). L’integrazione è sintomatica per il riferi-
mento alle dodici tribù di Israele: per l’avvento parusiaco 
il popolo dell’alleanza, nella sua valenza simbolica conte-
nuta nel numero dodici, deve essere al completo.

2. Questi tre elementi dunque (stabilizzazione dei disce-
poli a Gerusalemme; nuovo orientamento cristologico 
del battesimo; reintegrazione del numero Dodici degli 
apostoli) dimostrano che la convocazione escatologica di 
Israele, che Gesù aveva iniziato, viene proseguita come 
gesto di fedeltà a Gesù dalla comunità dei discepoli dopo 
Pasqua. Tutto questo evidenzia che la comunità primitiva 
non si considera un gruppo a parte che si differenzia da 
Israele, ma intende continuare a stare nella linea disposta 
dall’insegnamento di Gesù. La rinnovata volontà di rac-
cogliere Israele secondo la linea di Gesù presuppone che 
la comunità dei discepoli si consideri “il vero Israele”. Ciò 
è confermato da due autodesignazioni che possono essere 
fatte risalire alla comunità di Gerusalemme.

a. La comunità di Gerusalemme chiama se stessa ἐκκλησία 
τοῦ θεοῦ ekklesìa tou Theoù (1 Cor 15, 9; Gal 1, 13). In gre-
co ekklesìa è l’assemblea pubblica, l’assemblea della polis, 
della città. I LXX utilizzano questo termine per tradurre 
qahal, l’assemblea del popolo dell’alleanza davanti a Jahvé 
nell’AT. Autodesignandosi con questo termine, la comunità 
cristiana delle origini deve essersi compresa come il popolo 
eletto di Dio, come il vero Israele.
b. Strettamente collegato con ekklesìa è il fatto che i cris-
tiani si designano come “i santi” (ἁγίοι - aghìoi). Anche 



60.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

questo è un termine che risale alla prima comunità 
di Gerusalemme (At 9, 13; Rm 15, 25). Ora, a par-
tire da Dn 7,36 questo termine designa il popolo di 
Dio della fine dei tempi.

3. Che la comunità primitiva abbia un’autocoscien-
za così precisa nel pensarsi come il vero Israele non 
sarebbe potuto avvenire se Gesù stesso non avesse 
comunicato ai discepoli il suo anelito missionario 
di raccogliere tutto Israele in unità sotto il Regno 
di Dio. E a controprova che la comunità cristia-
na primitiva si sentisse il nuovo Israele sta il fatto 
sorprendente che, quando le prime comunità si 
aprono ai pagani incirconcisi, viene mantenuta la 
stessa idea che anch’essi appartengono al popolo di 
Dio: non solo, dunque, le comunità di estrazione 
giudaica, in Palestina, ma anche le comunità nate 
dalla missione tra i pagani, che ben presto diven-
teranno la maggioranza, vengono considerate “il 
popolo di Dio”. 

4. E’ stato Paolo a elaborare l’idea che anche i pa-
gani appartengono al popolo di Dio attraverso la 
formula: “la discendenza da Abramo” non è ass-
icurata dalla circoncisione, ma dalla fede. Egli 
spiegherà che si diventa seme di Abramo, quindi 
parte del popolo di Dio, “credendo”. Tutti coloro 
che credono in Cristo sono i veri discendenti di 
Abramo (Rom 4; Gal 3). I privilegi di Israele val-
gono per tutti coloro che credono in Cristo, senza 
alcuna differenza tra cristiani di estrazione giuda-
ica o pagana. Anche per i pagani, venuti alla fede, 
Abramo è loro padre (Rom 4, 12); essi diventano 
eredi (Gal 3, 29) e figli della promessa (Gal 4, 28), 
eletti (Rom 8, 33), chiamati (Rom 1, 6), amati 
(Rom 1, 7) e figli di Dio (Rom 8, 16; Gal 3, 26). 
E tutto ciò perché la vera circoncisione (Fil 3, 3) è 
quella che lo Spirito Santo opera nel cuore (Rom 
2, 29).

36. Dan 7, 17-18: “Le quat-
tro grandi bestie rappre-
sentano quattro re, che 
sorgeranno dalla terra; 
ma i santi dell’Altissimo 
riceveranno il regno e lo 
possederanno per sempre, 
in eterno”. Ib. 21-22: “Io 
intanto stavo guardan-
do e quel corno muoveva 
guerra ai santi e li vinceva, 
finché venne il vegliardo 
e fu resa giustizia ai santi 
dell’Altissimo e giunse il 
tempo in cui i santi dove-
vano possedere il regno.”. 
Ib. 25-27: “I santi gli sa-
ranno dati in mano per un 
tempo, tempi e metà di un 
tempo. Si terrà poi il giudi-
zio e gli sarà tolto il potere, 
quindi verrà sterminato e 
distrutto completamente. 
Allora il regno, il potere e 
la grandezza dei regni che 
sono sotto il cielo saran-
no dati al popolo dei santi 
dell’Altissimo, il cui regno 
sarà eterno e tutti gli impe-
ri lo serviranno e gli obbe-
diranno”.



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   61.  

Che sia così - ossia che la primitiva comunità cris-
tiana si consideri come il vero Israele di Dio (cf Gc 
1, 1 parla ai cristiani della diaspora come alle “dodi-
ci tribù disperse nel mondo)  37 - è reso evidente 
anche dal fatto che in tutto il Nuovo Testamento ci 
si serve della Scrittura dell’Antico Testamento per 
comprovare gli eventi della storia cristiana. Il ser-
virsi della “prova scritturistica veterotestamentar-
ia” testimonia la consapevolezza che le comunità 
cristiane considerano come proprie le Scritture di 
Israele; anzi rivendicano a sé il possesso della vera 
comprensione della Scrittura operata dallo Spirito. 
Dirà Paolo: 
“Le loro [del popolo di Israele] menti furono indurite. In-
fatti fino ad oggi quel medesimo velo [il velo sul volto di 
Mosé] rimane non rimosso quando si legge l’Antico Testa-
mento, perché è in Cristo che esso viene eliminato. Fino ad 
oggi, quando si legge Mosè, un velo è steso sul loro cuore; 
ma quando vi sarà la conversione al Signore, il velo sarà 
tolto” (2 Cor 3, 14-15).

10. Le manifestazioni dello Spirito corro-
borano l’autocoscienza della prima comu-
nità di essere in continuità con l’opera di 
Gesù

Se la comunità primitiva si è autoconcepita come “il 
vero Israele”, non s’è trattato di una rivendicazione 
ideologica slegata dalla realtà. Dietro a questa au-
tocomprensione c’è una storia di esperienze molto 
concrete. 

1. Fra queste la prima fu l’esperienza vissuta con 
Gesù, dalla quale i discepoli avevano appreso che 
- come abbiamo visto - l’intento del suo annuncio 
era rivolto a radunare il nuovo Israele. La secon-
da esperienza, che confermava la prima, furono 
le sorprendenti manifestazioni dello Spirito di cui 
furono testimoni dopo gli eventi pasquali. 
Secondo la Scrittura l’avvento dello Spirito di Dio 

37. Gc 1, 1: “Giacomo, 
servo di Dio e del Signore 
Gesù Cristo, alle dodici tri-
bù che sono nella diaspora, 
salute”.



62.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

era un fenomeno della fine dei tempi, quale forza 
di Dio con cui finalmente egli dava forma all’Is-
raele escatologico (Is 32, 15; 44,3; Ez 11, 19; 36, 24 
ss; 37, 14; Gl 3, 1 s).38 Ora la comunità primitiva, 
in cui fiorirono esperienze straordinarie di guari-
gioni, visioni e inattese adesioni alla nuova “Via”, 
riconobbe in questo fervore la pienezza del tempo 
escatologico nel quale lo Spirito riuniva il vero po-
polo di Dio. Ed è in questo senso che Luca in At 
2, 17-19 interpreta gli eventi di Pentecoste citando 
Gioele 3, sia pure con qualche lieve ritocco: 
“Avverrà: negli ultimi giorni - dice Dio - che su tutti ef-
fonderò il mio Spirito; i vostri figli e le vostre figlie pro-
feteranno, i vostri giovani avranno visioni i vostri anziani 
faranno sogni. E anche sui miei servi e sulle mie serve in 
quei giorni effonderò il mio Spirito ed essi profeteranno. 
Farò prodigi lassù nel cielo e segni quaggiù sulla terra, 
sangue, fuoco e nuvole di fumo”. 

2. La coscienza della Chiesa primitiva, grazie ai 
prodigi che avvenivano in essa, si sentiva dunque 
sempre più certificata di essere depositaria del 
Regno escatologico, poiché in essa la “potestà sui 
demoni e sulle malattie” (Lc 9, 1), che Gesù aveva 
dato agli apostoli, accadeva davvero. Non è solo 
Luca a raccontare che nella comunità dei primi 
tempi avvenivano prodigi, e soprattutto guarigioni. 
E se lo fa, non lo racconta solo come abbellimento 
della narrazione per creare un’aura romantica in-
torno alla prima Chiesa, ma per rendere visibile la 
continuazione dell’accadere del Regno di Dio nella 
storia del popolo d’Israele. 

3. Anche l’autore della Lettera agli Ebrei, del tutto 
indipendente da Luca, osserva nell’esortare i letto-
ri a non disattendere il Vangelo in forza del quale 
erano venuti alla fede: 
“Come potremo noi scampare se avremo trascurato una 
salvezza così grande? Essa cominciò a essere annunciata 
dal Signore, e fu confermata a noi da coloro che l’avevano 
ascoltata, mentre Dio ne dava testimonianza con segni e 

38. Is 32, 15: “Ma infine in 
noi sarà infuso uno spirito 
dall’alto; allora il deserto 
diventerà un giardino e il 
giardino sarà considerato 
una selva”; Is 44, 3: “Non 
temere, Giacobbe mio 
servo, ... poiché io verserò 
il mio spirito sulla tua di-
scendenza, la mia benedi-
zione sui tuoi posteri”; Ez 
11, 19: “Darò loro un cuo-
re nuovo, uno spirito nuo-
vo metterò dentro di loro. 
Toglierò dal loro petto il 
cuore di pietra, darò loro 
un cuore di carne ...: saran-
no il mio popolo e io sarò 
il loro Dio”; Ez 36, 24s s: 
“Vi prenderò dalle nazioni, 
vi radunerò da ogni terra e 
vi condurrò sul vostro suo-
lo. Vi aspergerò con acqua 
pura e sarete purificati; io 
vi purificherò da tutte le 
vostre impurità e da tutti i 
vostri idoli, vi darò un cuo-
re nuovo, metterò dentro 
di voi uno spirito nuovo, 
toglierò da voi il cuore di 
pietra e vi darò un cuore 
di carne. Porrò il mio spi-
rito dentro di voi e vi farò 
vivere secondo le mie leggi 
e vi farò osservare e mette-
re in pratica le mie norme. 
Abiterete nella terra che io 
diedi ai vostri padri; voi sa-
rete il mio popolo e io sarò 
il vostro Dio”; Ez 37, 14: 
“Riconoscerete che io sono 
il Signore, quando aprirò 
le vostre tombe e vi farò 
uscire dai vostri sepolcri, 
o popolo mio. Farò entrare 
in voi il mio spirito e rivi-
vrete ...”; Gl 3,1-2: “Dopo 
questo, io effonderò il mio 
spirito sopra ogni uomo e 
diverranno profeti i vostri 
figli e le vostre figlie; i vo-
stri anziani faranno sogni, 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   63.  

i vostri giovani avranno 
visioni. Anche sopra gli 
schiavi e sulle schiave in 
quei giorni effonderò il 
mio spirito”.
39. Mc 16, 20: “Questi sa-
ranno i segni che accom-
pagneranno quelli che 
credono: nel mio nome 
scacceranno demòni, par-
leranno lingue nuove, 
prenderanno in mano ser-
penti e, se berranno qual-
che veleno, non recherà 
loro danno; imporranno 
le mani ai malati e questi 
guariranno”

prodigi e miracoli d’ogni genere e doni dello Spirito Santo, 
distribuiti secondo la sua volontà” (Eb 2, 3-4).39 

Anche Paolo descrive come cosa normale i carismi 
straordinari di guarigione o di profezia che con-
statava nelle sue comunità: 
“Alcuni Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come 
apostoli, in secondo luogo come profeti, in terzo luogo 
come maestri; poi ci sono i miracoli, quindi il dono del-
le guarigioni, di assistere, di governare, di parlare varie 
lingue” (1 Cor 12, 28). 

E nella Lettera ai Romani, con uno sguardo ret-
rospettivo della sua attività apostolica in oriente, 
Paolo parla con grande naturalezza dei prodigi che 
hanno accompagnato la sua missione: 
“Cristo ha operato per mezzo mio ... con la potenza di seg-
ni e di prodigi, con la potenza dello Spirito Santo” (Rom 
15, 18). 

Paolo dunque è convinto che la forza (dynamis) 
che sorregge la predicazione del Vangelo è potenza 
dello Spirito di Dio: 
“La mia parola e la mia predicazione non si basarono su 
discorsi persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione 
dello Spirito e della sua potenza, perché la vostra fede non 
fosse fondata sulla sapienza umana, ma sulla potenza di 
Dio” (1 Cor 2, 4--5). 

4. Insomma nella Chiesa primitiva vi è la con-
statazione di una potenza irresistibile del Vangelo 
che libera e salva; ed i miracoli delle conversioni 
e delle guarigioni che accompagnano questo an-
nunzio sono segni concomitanti che segnalano la 
potenza dello Spirito Santo che opera nella comu-
nità cristiana.
Questa constatazione permette alla comunità prim-
itiva di saldare in unità la propria attività con l’op-
era di Gesù. Gesù annunciava il Regno, scacciava i 
demoni, guariva i malati. Questi stessi segni la co-
munità primitiva li esperimentava al suo interno; e 
perciò poteva concludere che il Regno, proclamato 
da Gesù, si stava realizzando sotto i propri occhi. 



64.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

Sotto l’azione dello Spirito vi era dunque un ampliamento 
del modo di operare di Gesù e la sua prosecuzione. L’am-
pliamento e la prosecuzione avvengono sotto due aspetti.

a) Nella Chiesa primitiva l’opera dello Spirito amplifica 
l’annuncio del Regno. Se Gesù parla della presenza del 
Regno di Dio, la Chiesa primitiva è sotto l’effusione dello 
Spirito. In essa infatti non si parla più del Regno di Dio, ma 
dell’esperienza dello Spirito. Lo Spirito di Dio, promesso 
per gli ultimi tempi, è all’opera. Il linguaggio subisce una 
mutazione sotto l’influsso delle esperienze pasquali, ma la 
traiettoria fondamentale del messaggio di Gesù proseg-
ue: il futuro escatologico è già iniziato. Miracoli e segni lo 
segnalano. Per questo i prodigi e i miracoli appartengono 
all’essenza della prima comunità, così come erano essen-
ziali per la predicazione di Gesù. La loro funzione è quella 
di segnalare l’azione escatologica di Dio: e infatti là dove 
la potenza del Cristo risorto si rende presente nell’azione 
del suo Spirito, là malattia e spirito del male si dileguano. 
In altre parole i testi del neotestamentari segnalano che 
nella Chiesa primitiva si va realizzando quel Regno an-
nunciato da Gesù ed ora è all’opera con la potenza dello 
Spirito Santo; e questa abbondante azione dello Spirito 
viene interpretata come l’effusione escatologica dell’opera 
di Dio che realizza il vero Israele. 

b) Nel nuovo popolo di Dio svaniscono le barriere etniche 
e sociali. La nuova comunità nata sotto la potente azione 
dello Spirito del Risorto, illuminata dalle parole di Gio-
ele, si riconosce come il nuovo popolo di Dio, nel quale 
sono abolite le barriere etniche e sociali, gli interessi di 
gruppo, le differenze di classe e il dominio delle une sulle 
altre. Quando Paolo dice a Tito, riferendosi a Gesù: “Egli 
ha dato se stesso per noi... per formarsi un popolo puro 
che gli appartenga” (Tt 2,14) riflette la coscienza a cui gli 
Israeliti erano stati educati di essere stati scelti come il 
“popolo di Dio”, come dice Es 19, 5-6: “... voi sarete per 
me la proprietà tra tutti i popoli” o ancora Lv 26, 11-12: 
“Camminerò in mezzo a voi e voi sarete il mio popolo” o 



Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità   65.  

ancora Ez 37, 27: “Io sarò il loro Dio e loro saranno il mio 
popolo”. 
Soltanto che l’unità di popolo tra gli israeliti nella loro 
storia si era degenerata e ridotta a “unità di razza” e di 
etnia. Gesù denuncia questa trasformazione nella chiusu-
ra del giudaismo del suo tempo. Vi si contrappone e ne 
patisce il contraccolpo con la morte. Ma con la sua morte 
è spezzata questa chiusura. 
L’azione dello Spirito ha guidato la prima Chiesa a man-
tenere la consapevolezza di “essere il popolo di Dio” sot-
traendole però l’idea di etnia o di razza. Quel gruppetto 
di discepoli che si riunivano sotto il portico di Salomone 
(At 3, 11; 5, 12) avevano la certezza di rappresentare il 
compimento del fenomeno del popolo ebraico, di prol-
ungarne la realtà avverandola in modo definitivo, di re-
alizzare cioè il vero popolo di Jahvé. Soltanto che questo 
nuovo popolo non era più tenuto insieme dal legame di 
sangue, ma dalla voce dello Spirito di Cristo risorto che 
continuava a risuonare tra loro. 

5. Insomma questo gruppo nascente di persone si poneva 
come chi, godendo della presenza viva di Cristo Risorto, ne 
proseguiva la realtà attraverso i vincoli della fede in Cristo 
che li teneva insieme: avevano la coscienza di prolungare 
la verità di quel “Dio con noi” che era il leitmotiv della 
storia di alleanza di Israele, che si era realizzato in Gesù 
crocifisso e ora, risorto. Lui li teneva insieme costituendo il 
vero e definitivo popolo di Dio nel mondo, che si realizza-
va persino tra i pagani. Quando Paolo si reca per la prima 
volta a Corinto, grande città portuale, provincia romana, 
nota per i suoi commerci e per la dissoluzione della vita 
sociale, Dio lo rincuora in una visione notturna: “Non 
avere paura, ma continua a parlare e non tacere, perché 
io sono con te, nessuno cercherà di farti del male, perché 
io ho un popolo numeroso in questa città” (At 18, 9-10). 
Probabilmente si trattava di qualche decina di persone, 
ma non è il numero che importava, ma la coscienza che 
viveva in quei pochi di essere il popolo escatologico di 
Dio.



66.  Capitolo primo. Come Gesù ha voluto la sua comunità

6. Questa coscienza della Chiesa primitiva di essere 
il popolo escatologico di Dio, liberato dalle strettoie 
dei vincoli di sangue e di razza, inglobante alla pari 
sia pagani sia israeliti, doveva risuonare come scon-
volgimento mentale tra gli ebrei. Non a caso Paolo si 
scontrerà con Pietro rimproverandolo a viso aperto 
per i suoi tentennamenti nell’accogliere i pagani nella 
Chiesa (cf Dissidio di Antiochia: Gal 2, 11-16). Ma 
non avrà paura di sostenere che: 
“Tutti voi infatti siete figli di Dio mediante la fede 
in Cristo Gesù, poiché quanti siete stati battezzati in 
Cristo vi siete rivestiti di Cristo. Non c’è Giudeo né 
Greco; non c’è schiavo né libero; non c’è maschio e 
femmina, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesù. 
Se appartenete a Cristo, allora siete discendenza di 
Abramo, eredi secondo la promessa” (Gal 3, 26-29).

7. Chiudiamo questo capitolo con le osservazioni di 
H. De Lubac: 
“Fin dalla prima generazione cristiana, i discepoli di Gesù, per 
quanto fossero esultanti per la “novità cristiana”, erano anche 
consapevoli che la salvezza loro annunciata non era il frutto 
di una qualche “repentina improvvisazione” [una creazione 
ex novo], come ben presto avrebbero sostenuto alcuni eretici 
[come Marcione]. Ne fa fede lo stesso vocabolo “ecclesia” con 
il quale viene designato il loro raggruppamento ... E’ il vocab-
olo specifico che fu usato nella Bibbia dei LXX per designare 
l’assemblea (qahal in ebraico, qehilla in aramaico) degli israel-
iti riuniti attorno a Mosé nei tempi dell’esodo. ... Servendosi di 
questa parola si volle senza dubbio indicare la continuità con 
essa. Entrare nella chiesa voleva dire dunque essere introdotti 
in questa assemblea venerabile, essere aggregati alla dignità 
israelitica: “Voi che un tempo eravate non-popolo, ora siete il 
popolo di Dio; un tempo esclusi dalla misericordia, ora invece 
avete ottenuto misericordia” (1 Pt 2, 10). Radunato da ogni 
parte, scelto tra le nazioni infedeli per adorare e servire l’Al-
tissimo, il popolo cristiano, popolo della nuova alleanza, sos-
tituisce l’antico Israele come popolo di Dio. O meglio come il 
ramo selvatico innestato sull’ulivo buono fa tutt’uno con esso, 
così il nuovo popolo d’Israele è ormai una sola cosa con quel-
la parte dell’antico Israele che ha riconosciuto il Messia. Esso 
è la “vera razza israelita” ... lo sviluppo di quel piccolo resto, 
“del più piccolo di tutti i popoli” che Jahvé aveva promesso 



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    67.

di riunire dopo la dispersione e che ora si concentra tutto 
quanto in Gesù. La chiesa, che è il luogo del suo radunarsi, 
è sempre “l’Israele di Dio”.40

Abbiamo così descritto la saldatura tra la predica-
zione di Gesù e la sua continuazione nella Chiesa 
nel tempo post-pasquale. La prima comunità cris-
tiana si vive come la continuazione dell’evento di 
Gesù: Lui è l’evento che la fonda e da cui trae la sua 
origine e il suo senso.

40. H. De Lubac, Méditation 
sur l’église, 1954 pp. 48-49; 
trad. it. Meditazioni sulla 
Chiesa, Milano, Jaca book, 
1987, p. 33.



68.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

Capitolo secondo
LA COSCIENZA DI “ESSERE CHIESA DI DIO”

NELLA PRIMA COMUNITÀ CRISTIANA

Linea di sviluppo continua tra Gesù e la Chiesa

Abbiamo descritto quello che Gesù ha iniziato con la sua 
missione di annunciare il Regno di Dio. L’ha compiuta 
sulla linea di continuità dell’antico Israele con l’intento di 
restaurare il popolo di Dio, dandole però una svolta. Ha 
immesso cioè in questo popolo la dimensione escatologica 
e definitiva: il Regno è giunto con la sua presenza e, con 
essa, egli manifesta la fedeltà di Dio al suo popolo, restau-
randone l’antica alleanza e allargandola a tutte le creature.
La particolarità originalissima, che Gesù annuncia del  
Regno, sta nel mostrare la tenerezza di Dio verso gli es-
clusi e i poveri. Egli stesso si lascia escludere e muore in 
croce, fuori le mura e abbandonato, per “attirare tutti a 
sé”. Predicando il Regno di Dio raduna attorno a sé un 
piccolo gruppo di discepoli che invia ad annunciare la 
venuta del Regno. A questo gruppo si manifesta risorto 
e scioglie tutte le loro paure. I discepoli allora possono 
riprendere in mano l’avventura umana vissuta con Gesù 
e, sotto l’azione dello Spirito Santo, possono comprendere 
quanto era loro accaduto in una ripresa memoriale, che 
diventa il criterio che dà forma alla loro vita di credenti 
vissuta in unità. Tutto questo, vissuto nella fluidità della 
vita, segna il nascere della Chiesa. 

Tra Gesù e la Chiesa vi è dunque  un continuum, che non 
va ricercato e interpretato in termini giuridico-istituzion-
ali, ma nei termini fluidi di una realtà storica che si evolve 
da un implicito ad un esplicito. La Chiesa è un “fatto” della 
storia nella quale i discepoli del Signore si sono trovati 
coinvolti inseguito all’esperienza fatta con Gesù. Non è un 
progetto ideale pensato e poi realizzato da un pugno di 
uomini, ma un’esperienza vissuta i un dinamismo di fede 
che ha la duplice consapevolezza di poggiare sull’elezione 
di Dio e sulla carità di una fraternità reciproca. Questo 



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    69.

dinamismo lo incontriamo già nel primo scritto 
neotestamentario della Lettera ai Tessalonicesi:
Paolo, Silvano e Timòteo alla Chiesa (ekklesia) dei Tes-
salonicesi che è in Dio Padre e nel Signore Gesù Cristo: 
grazia a voi e pace! Ringraziamo sempre Dio per tutti 
voi, ricordandovi nelle nostre preghiere, continuamente 
memori davanti a Dio e Padre nostro del vostro impegno 
nella fede, della vostra operosità nella carità e della vostra 
costante speranza nel Signore nostro Gesù Cristo. Noi ben 
sappiamo, fratelli amati da Dio, che siete stati eletti da lui. 
Il nostro vangelo, infatti, non si è diffuso fra voi soltanto 
per mezzo della parola, ma anche con potenza e con Spirito 
Santo e con profonda convinzione, come ben sapete che 
siamo stati in mezzo a voi per il vostro bene (1 Tess 1, 1-5).

L’apostolo e i suoi collaboratori salutano dunque  
l’ekklesia,1 che nella visione dell’apostolo si con-
figura non come un’organizzazione sociale, fosse 
anche cultuale o ministeriale, ma innanzitutto 
come frutto di una elezione, ovvero di una scelta e 
di una costituzione “in grazia”: è dall’amore di Dio 
che proviene la partecipazione all’ekklesia. Ecco 
che, sin dai suoi primordi, la Chiesa si autocom-
prende, prima di tutto, a) come creatura di Dio, 
sua opera concreta (“fratelli amati da Dio ... eletti 
da lui”). Ma nello stesso tempo si vede in questa 
descrizione b) l’intreccio dei legami che la fede 
istituisce tra i “fratelli”: legami che sono il riflesso 
della “communio Trinitatis” che essi respirano nel 
loro essere “insieme” in forza della preghiera, del-
la fede, della speranza e della carità (“preghiere ... 
nella fede, ... operosità nella carità ... costante sper-
anza nel Signore nostro Gesù Cristo”). 
Questa schematica ed essenziale comprensione 
della Chiesa delle origini (creazione di Dio e fra-
ternità) costituisce una sorta di “matrice” storica e 
teologica in cui comprendere articolazioni succes-
sive: una sorta di nucleo, fissato nella freschezza di 
uno schizzo dal vivo, in cui riecheggia un’esperien-
za viva dal fascino attuale. Ciò che viene impresso 
nell’esperienza normativa della prima comunità 
credente sul mistero della Chiesa è dunque innan-

1. Il vocabolo ἐκκλησία è 
passato in tutte le lingue ne-
o-latine ed è diventato la de-
nominazione specifica  della 
nuova comunità nata dall’o-
pera di Gesù. Perché è stato 
scelto questo termine? Che 
cosa si afferma di questa 
comunità con tale espres-
sione? Il vocabolo greco, che 
sopravvive nel latino “eccle-
sia” deriva dalla radice ve-
tero-testamentaria “qahal”, 
che è tradotto normalmente 
con “assemblea del popolo”. 
Tali assemblee, nelle quali 
il popolo si costituiva come 
entità cultuale e, a partire dal 
culto, come entità giuridica 
e politica, esistevano tanto 
nel mondo greco quanto in 
quello semitico. La qahal 
vetero-testamentaria però si 
differenziava dall’assemblea 
plenaria greca, costituita dai 
cittadini con diritto di voto, 
in duplice senso: alla qahal 
partecipano anche donne e 
bambini, che in Grecia non 
potevano essere soggetti 
attivi di vita politica. Ciò di-
pende dal fatto che in Grecia 
sono gli uomini che, con le 
loro decisioni, stabiliscono 
quel che si deve fare, mentre 
l’assemblea di Israele si riu-
nisce “per ascoltare l’annun-
cio di Dio e darvi il proprio 
assenso”. Questa concezione 
tipicamente biblica di assem-
blea del popolo deriva al fatto 
che l’adunanza al Sinai era 
vista come modello e norma 
di tutte le successive adunan-
ze; dopo l’esilio, essa venne 
solennemente ripetuta da 
Esdra come rifondazione del 
popolo. Ma per la dispersio-
ne del popolo e il ritorno al 
dominio straniero in Israele, 
sempre di più divenne nu-
cleo centrale della speranza 
di Israele una qahal prove-



70.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

zitutto vita, dinamismo, presenza entusiasmante e 
motivante del Crocifisso Risorto e del suo Spirito.

1. Il nucleo originale ed originante 		
    della Chiesa

Per comprendere questo dinamismo sorgivo della 
coscienza di “essere chiesa” ci poniamo una do-
manda: qual è il momento “sorgivo” del suo primo 
apparire sulla scena del mondo e in quel momen-
to quali sono le componenti che si mostrano nel 
complesso ecclesiale? Il capitolo secondo degli Atti 
ci descrive con abbondanza di particolari ciò che 
accadde nel giorno di Pentecoste e come si sia cos-
tituita a Gerusalemme la prima comunità cristiana. 
Al centro del discorso esplicativo di Pietro sta l’an-
nuncio di un evento che è il principio di tutto ciò 
che accadde successivamente, e cioè l’annuncio che 
Gesù che è stato crocifisso ed ora è stato risuscitato 
da Dio e costituito per il popolo suo Messia e Signo-
re. Qui si delinea la figura della Chiesa, la quale, 
prima di ogni elaborazione teorica, è semplice-
mente “un fatto”, visibile a livello di cronaca e della 
storia come il ritrovarsi uniti fra loro di coloro che 
nel giorno di Pentecoste accolsero con fede l’an-
nuncio degli apostoli che Gesù è risuscitato. 
Questo fatto però, osservabile nel suo involucro 
esterno da tutti e visibile a tutti, ha un suo nucleo 
interiore che appare solo nell’autocoscienza dei suoi 
protagonisti di essere stati pervasi dall’irruzione 
dell’amore personale di Dio, lo Spirito Santo, che 
crea in loro una comune convinzione di fede e li 
fonde in unità. Il nuovo raggruppamento sociale 
infatti che sta nascendo viene all’esistenza solo 
nella consapevolezza che i suoi membri hanno 
di “essere la Chiesa”, cioè una convocazione divina 
che si compie grazie ad un annuncio impossibile a 
dirsi e impossibile ad accogliersi senza il fuoco, il 
vento, il terremoto, senza il miracolo di capirsi in 
lingue diverse, cioè senza l’intervento forte e prodi-

niennte da Dio stesso, una 
nuova convocazione e fon-
dazione del popolo. Pertanto 
che la chiesa nascente scelga 
questo nome è una dichia-
razione di fatto che questa 
speranza si è adempiuta in 
essa. Il Cristo morto e risor-
to è il nuovo Sinai vivente: 
quelli che si accostano a Lui 
formano l’assemblea eletta e 
definitiva del popolo di Dio 
(cf Eb 12, 18-24).
Si comprende anche perché 
non sia stato scelto la comu-
ne definizione di “popolo di 
Dio” per designare la nuova 
comunità, ma sia stata scelta 
quella che indicava il centro 
spirituale ed escatologico del 
concetto di popolo di Dio. 
Questa nuova comunità si 
forma soltanto nella dina-
mica dell’adunanza originata 
da Cristo e sostenuta dalla 
Spirito Santo, e il centro di 
tale dinamica è il Signore 
stesso, vivente nell’Eucari-
stia, il quale appunto si co-
munica nel suo Corpo e nel 
suo Sangue. In tal modo che 
l’alleanza antica era legata al 
concetto di “Legge”, la nuova 
è invece abbinata al concet-
to di “agape/amore”, la cui 
misura estrema è stata posta 
da Gesù con la sua dedizio-
ne fino alla morte in croce: 
J. Ratzinger, La Chiesa, 
una comunità sempre in 
cammino, Paoline, Cinisel-
lo Balsamo 1991, pp. 20-22; 
H. Schlier, Ecclesiologia del 
Nuovo Testamento, in Myste-
rium salutis VII, Queriniana, 
Brescia 1972, pp. 115-257.



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    71.

gioso di Dio (cf Cor 1, 12, 3: “nessuno può dire: “Gesù 
è Signore, se non sotto l’azione dello Spirito Santo”).
Se questo evento dello Spirito non fosse accaduto la 
Chiesa non ci sarebbe stata. Non solo, ma se oggi ques-
to modello non si riproducesse continuamente lungo la 
storia, la Chiesa non esisterebbe. E ogni volta in cui la 
Chiesa si mortifica in formule socio-politiche, svuotan-
dosi di questo nucleo, decade; e per rinnovarsi deve ri-
plasmarsi su questo paradigma. 
Insomma questo è il modello del continuo formarsi e 
riformarsi dell’evento della Chiesa. Oggi come allora 
dove accade che qualcuno, da credente in Cristo, co-
munica ad altri la sua fede nella risurrezione di Gesù 
e quest’altro l’accoglie, condividendone la fede in Gesù 
suo Signore, a cui si affida intrecciandosi in una relazi-
one di fraternità con altri fratelli: qui, fra i protagonis-
ti di questo fenomeno comunicativo, accade la Chiesa. 
Nell’allargarsi di una simile rete relazionale si diseg-
na una autentica figura di Chiesa, anche se questo 
evento, non producendo ancora tutti i suoi effetti 
(di carità, di speranza comune, di condivisione nel-
la preghiera e nei sacramenti, di legame reciproco 
nell’unità e nella gerarchia ...), sarà solo un abboz-
zo. E tuttavia nessuno può negare che, se si danno 
anche solo due o tre persone legate fra di loro dalla 
comune partecipazione alla fede in Gesù crocifisso 
morto-risorto e Signore (cf Mt 18, 20), si ha l’abbozzo 
della Chiesa del Signore, pur in assenza di tutti gli al-
tri elementi che compongono la manifestazione com-
pleta della Chiesa. In tal caso siamo in presenza di un 
evento ecclesiale embrionale. 
Mentre al contrario, se per ipotesi paradossale ci tro-
vassimo davanti, sul piano empirico, a tutto l’appara-
to attraverso il quale normalmente la Chiesa realiz-
za e manifesta la sua consistenza, senza però questo 
semplice evento di alcune persone che si relazionano 
nella comunicazione della fede e così vivono in comu-
nione tra loro, dovremmo dire che abbiamo davanti a 
noi “un apparato” di Chiesa, ma non la sua sostanza. 



72.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

Dunque la prima e più semplice, ma fondamentale 
forma ecclesiae, è una figura elementare di aggre-
gazione ecclesiale che vive l’agape fraterna attorno 
alla fede nel Crocifisso Risorto, grazie all’azione 
unificante dello Spirito Santo.

2. Gli orientamenti ecclesiologici 		
     del Nuovo Testamento 2

Questo nucleo originario incandescente di Chie-
sa si svilupperà lentamente nella storia, ma esso 
dovrà sempre essere visto come “matrice” su cui 
le comunità di ogni epoca dovranno verificare 
l’autenticità della loro identità. La Chiesa dunque 
è prima di tutto un’esperienza vissuta dalle prime 
generazioni cristiane ancor prima che ne pos-
sedessero una coscienza riflessa e ragionata. Ad un 
certo momento la riflessione sull’esperienza eccle-
siale comincia; e si trova già raccontata nei testi del 
Nuovo Testamento, dove per forza di cose rimane 
incipiente, frammentaria e occasionale.
Il nostro percorso ci porta ora ad analizzare i vari 
modi secondo cui si è sviluppato il percorso di au-
to-comprensione avvenuto nella chiesa delle origi-
ni. E per fare questo dobbiamo subito dire che, nel 
Nuovo Testamento, più che ad una “ecclesiologia 
sistematica”, siamo di fronte a orientamenti ecclesi-
ologici, che vanno prendendo figura e che diventa-
no paradigmi di fede, entro i quali si coniugherà la 
comprensione globale della Chiesa di tutti i tempi.

1. Orientamento “attualizzante”: una chiesa che 
esperimenta la propria unità nella celebrazione sa-
cramentale dell’Eucaristia, una chiesa dello Spirito, 
comunionale ed escatologica

1. I primi cristiani esperimentano la Chiesa viven-
do in comunità, pregando insieme, operando nella 
carità e ritrovandosi per celebrare la Cena del Si-
gnore. Riflettendo su questa esperienza di comu-
nità e sulle prime distorsioni che in essa avvengo-

2. S. Dianich, Ecclesiolo-
gia, in DTI II, 17 ss.



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    73.

no Paolo, nelle Prima Lettera ai Corinti, è portato 
a cercare il mistero che la rinnova e ne tiene vigile 
la fede nel pane eucaristico celebrato, convissuto e 
condiviso: 
“Parlo come a persone intelligenti. Giudicate voi stessi 
quello che dico: il calice della benedizione che noi benedi-
ciamo, non è forse comunione con il sangue di Cristo? E il 
pane che noi spezziamo, non è forse comunione con il cor-
po di Cristo? Poiché vi è un solo pane, noi siamo, benché 
molti, un solo corpo: tutti infatti partecipiamo all’unico 
pane” (1 Cor 10, 15-17). 

2. Questo corpo di Cristo, che è la comunità (1 Cor 
1, 2),3 vive perché animata dall’azione impreved-
ibile dello Spirito, grazie al quale il credente può 
comprendere e proclamare nella fede: “Gesù è il 
Signore” (1 Cor 12, 3); dallo Spirito poi provengo-
no i doni, grazie ai quali si costruisce la chiesa (1 
Cor, 14,1-4; 1 Cor 12, 4-14).4 
L’insistenza sull’azione libera e gratuita dello Spiri-
to è collegata in Paolo a tutta la polemica contro 
la mortificante posizione di coloro che volevano 
rinchiudere la novità cristiana entro le maglie an-
tiche della Legge. Per questo motivo la Chiesa del 
primo epistolario paolino si presenta poco strut-
turata nelle sue articolazioni e piuttosto viene vista 
come un evento dello Spirito.

3. Assai vicina a questa prospettiva è anche la Pri-
ma Lettera di Giovanni. Qui a dominare è l’au-
to-comprensione di Chiesa come “comunione”, 
ovvero come legame fraterno nella mediazione 
affettiva del Cristo vivente che tiene insieme i fratelli 
mediante una corrente di vita. In altre parole, parte-
cipare alla vita della Chiesa significa per l’evange-
lista Giovanni entrare in comunione con la prima 
esperienza dell’apostolo stesso, che ha visto, toc-
cato e si è affezionato al Cristo e, attraverso di lui,  
rivivere ed entrare in contatto la propria umanità 
a quella prima esperienza del Cristo (1 Gv 1, 1-4).5
Da qui, dalla comunione in Cristo, nasce la comu-

3. 1 Cor 1, 2-3: “Alla Chie-
sa di Dio che è a Corinto, a 
coloro che sono stati santi-
ficati in Cristo Gesù, santi 
per chiamata, insieme a 
tutti quelli che in ogni luo-
go invocano il nome del 
Signore nostro Gesù Cri-
sto, Signore nostro e loro: 
grazia a voi e pace da Dio 
Padre nostro e dal Signore 
Gesù Cristo!”.
4. 1 Cor 1, 1-4: “Aspira-
te alla carità. Desiderate 
intensamente i doni del-
lo Spirito, soprattutto la 
profezia. Chi infatti parla 
con il dono delle lingue 
non parla agli uomini ma 
a Dio poiché, mentre dice 
per ispirazione cose miste-
riose, nessuno compren-
de. Chi profetizza, invece, 
parla agli uomini per loro 
edificazione, esortazione e 
conforto. Chi parla con il 
dono delle lingue edifica se 
stesso, chi profetizza edifi-
ca l’assemblea”.
1 Cor 12, 4-14: “Vi sono di-
versi carismi, ma uno solo 
è lo Spirito; vi sono diversi 
ministeri, ma uno solo è il 
Signore; vi sono diverse at-
tività, ma uno solo è Dio, 
che opera tutto in tutti. A 
ciascuno è data una mani-
festazione particolare dello 
Spirito per il bene comu-
ne: a uno infatti, per mez-
zo dello Spirito, viene dato 
il linguaggio di sapienza; a 
un altro invece, dallo stes-
so Spirito, il linguaggio di 
conoscenza; a uno, nello 
stesso Spirito, la fede; a un 
altro, nell’unico Spirito, il 
dono delle guarigioni; a 
uno il potere dei miraco-
li; a un altro il dono della 
profezia; a un altro il dono 
di discernere gli spiriti; a 



74.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

un altro la varietà delle lin-
gue; a un altro l’interpreta-
zione delle lingue. Ma tutte 
queste cose le opera l’unico 
e medesimo Spirito, distri-
buendole a ciascuno come 
vuole.  Come infatti il cor-
po è uno solo e ha molte 
membra, e tutte le mem-
bra del corpo, pur essendo 
molte, sono un corpo solo, 
così anche il Cristo. Infatti 
noi tutti siamo stati bat-
tezzati mediante un solo 
Spirito in un solo corpo, 
Giudei o Greci, schiavi o li-
beri; e tutti siamo stati dis-
setati da un solo Spirito”.
5. 1 Gv 1, 1-4: ““Quello 
che era da principio, quel-
lo che noi abbiamo udito, 
quello che abbiamo veduto 
con i nostri occhi, quello 
che contemplammo e che 
le nostre mani toccarono 
del Verbo della vita - la vita 
infatti si manifestò, noi 
l’abbiamo veduta e di ciò 
diamo testimonianza e vi 
annunciamo la vita eter-
na, che era presso il Padre 
e che si manifestò a noi -, 
quello che abbiamo veduto 
e udito, noi lo annunciamo 
anche a voi, perché anche 
voi siate in comunione con 
noi. E la nostra comunione 
è con il Padre e con il Fi-
glio suo, Gesù Cristo”.

nione tra fratelli, senza della quale si smentisce il 
mistero del Dio fatto carne:
“Amiamoci gli uni gli altri, perché l’amore è da Dio: chiun-
que ama è stato generato da Dio e conosce Dio. Chi non 
ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore. In ques-
to si è manifestato l’amore di Dio in noi: Dio ha mandato 
nel mondo il suo Figlio unigenito, perché noi avessimo la 
vita per mezzo di lui” (1 Gv 4, 7-9).

4. Nella prima comunità è anche forte la tensione 
escatologica. Paolo saluta la Chiesa di Corinto come 
l’assemblea di coloro che attendono la rivelazione 
di Gesù Cristo, pronti ad andare incontro al gior-
no del Signore (“voi, che aspettate la manifestazione 
del Signore nostro Gesù Cristo! 1 Cor 1, 7). Questa 
tensione la si nota anche in quelle parti dei Sinot-
tici dove si hanno i primi abbozzi di Chiesa e dove 
la missione è sentita nella sua provvisorietà escato-
logica, espressa in quell’andare senza bastone, senza 
denaro, senza due tuniche e in quel rapido scuotere 
la polvere di fronte a coloro che rifiutano il Vange-
lo per non perdere tempo ed andare altrove dove 
ci sono altri pronti ad accoglierlo (Mt 6, 7-11; Lc 9, 
1-6). Del resto i Dodici sono già prefigurati come i 
giudici escatologici dell’ultimo raduno delle tribù 
d’Israele (Mt 19, 28).

2. Orientamento “storicizzante”: una Chiesa storica-
mente radicata nell’evento di Cristo (Matteo) e proiet-
tata nella missione futura (Luca).

1. Nei testi neotestamentari pressante è il ricorso 
all’evento fondatore (“il Cristo morto e risorto”), 
che rappresenta il centro del kerigma ed è su di 
esso che la Chiesa ritrova e comprende se stes-
sa. Proprio a questo evento, che fonda la Chiesa,  
Paolo riporta i “carismatici” che tendevano a pren-
dere il sopravvento a Corinto, dicendo loro:
“Da voi, forse, è partita la Parola di Dio? O è giunta sol-
tanto a voi? Chi ritiene di essere profeta o dotato di doni 
dello Spirito, deve riconoscere che quanto vi scrivo è del 
Signore. Se qualcuno non lo riconosce, neppure lui viene 



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    75.

riconosciuto.” (1 Cor 14, 36).

E subito dopo può dire:
“Vi proclamo poi, fratelli, il Vangelo che vi ho annunciato e che 
voi avete ricevuto, nel quale restate saldi e dal quale siete salvati, 
se lo mantenete come ve l’ho annunciato. A meno che non abbiate 
creduto invano! A voi infatti ho trasmesso, anzitutto, quello che 
anch’io ho ricevuto, cioè che Cristo morì per i nostri peccati sec-
ondo le Scritture e che fu sepolto e che è risorto il terzo giorno 
secondo le Scritture e che apparve a Cefa e quindi ai Dodici” (1 
Cor 15, 1-4).

La preoccupazione di Paolo dunque è quella di colle-
gare l’evento ecclesiale della comunità di Corinto alla sua 
radice storica, che è primariamente l’annuncio apostolico, 
e prima di esso, l’evento stesso della vita, morte e risur-
rezione di Gesù.

2. Questa preoccupazione è assai presente nel Vangelo di 
Matteo. Qui l’edificazione della Chiesa viene attribuita 
esplicitamente a Gesù nell’episodio di Cesarea di Filippo 
(Mt 16, 13-20); e nello stesso tempo alcuni elementi della 
disciplina della comunità, compreso il potere di “legare 
e sciogliere” (cioè di giudicare e definire le attività della 
Chiesa in rapporto al Regno) vengono legittimati riferen-
doli alle parole di Gesù (Mt 18, 15-18).

3. Se Matteo àncora la Chiesa alla prospettiva storica ri-
volta al passato, Luca disegna la Chiesa soprattutto nella 
preoccupazione missionaria del futuro. Luca infatti orienta 
tutto il suo Vangelo verso Gerusalemme, ove si consuma 
l’evento pasquale del Cristo, e da qui riparte, con gli Atti 
degli Apostoli, mostrando l’espandersi della Chiesa fino 
ai confini della terra. Gli Atti degli Apostoli infatti sono 
impegnati a descrivere i primi passi della Chiesa, guidata 
dallo Spirito, e orientata alla costruzione di una comunità 
ben strutturata e capace di affrontare il futuro. Su ques-
ta linea Luca vede nella struttura collegiale dei Dodici il 
compito di testimoniare l’evento del Cristo pre-pasquale e 
del Risorto (At 1, 15-26):
“Bisogna dunque che, tra coloro che sono stati con noi per tutto il 



76.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

tempo nel quale il Signore Gesù ha vissuto fra noi, cominciando 
dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui è stato di mezzo a 
noi assunto in cielo, uno divenga testimone, insieme a noi, della 
sua risurrezione” (At 1, 21-23).

Battesimo (At 2, 37-39), Eucaristia (fractio panis: At 2, 42), 
imposizione delle mani (ordinazione dei diaconi: At 
6, 1-6) segnano lo sviluppo della Chiesa e della sua 
missione (At 13, 1-3). Il rapporto fra la tradizione giu-
daica e le nuove esigenze dei cristiani provenienti dal 
paganesimo viene regolamentata (Assemblea di Geru-
salemme e soluzione della controversia sulla circonci-
sione: At 15, 5-29). La Chiesa di Gerusalemme, accan-
to agli Apostoli, ha un suo presbiterio:
“Paolo e Barnaba, giunti a Gerusalemme, furono ricevuti dalla Chiesa, 
dagli apostoli e dai presbiteri (anziani)”. (At 15, 4). 

E il ministero dei “presbiteri” viene indicato come neces-
sario a tutte le chiese: 
“Designarono quindi per loro in ogni Chiesa alcuni presbiteri (an-
ziani) e, dopo avere pregato e digiunato, li affidarono al Signore, 
nel quale avevano creduto” (At 14, 23). 

perché esse non restino prive della guida pastorale quan-
do gli apostoli verranno a mancare: 
“Da Mileto [Paolo si licenzia per andare a Gerusalemme sapendo 
che non sarebbe più ritornato affida la comuità agli anziani] mandò 
a chiamare a Èfeso i presbiteri (gli anziani) della Chiesa. Quando 
essi giunsero presso di lui, disse loro: ... Vegliate su voi stessi e su 
tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti 
come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si è acqui-
stata con il sangue del proprio Figlio”. (At 20, 17. 28).

4. Questo modo di pensare alla Chiesa rivolto al suo futu-
ro, radicata però al suo passato storico quale garanzia di 
verità del kerigma, è prevalente nelle Lettere Pastorali. In 
esse il senso del “deposito” e della “tradizione” rappresen-
tano la preoccupazione dominante:
“Questo è l’ordine che ti do, figlio mio Timòteo, in accordo con le 
profezie già fatte su di te, perché, fondato su di esse, tu combatta 
la buona battaglia, conservando la fede e una buona coscienza. (1 
Tm 1, 18-19).

“Se qualcuno insegna diversamente e non segue le sane parole del 



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    77.

Signore nostro Gesù Cristo e la dottrina conforme alla 
vera religiosità,  è accecato dall’orgoglio” (1 Tm 6, 3).

“Prendi come modello i sani insegnamenti che hai udito 
da me con la fede e l’amore, che sono in Cristo Gesù. Cus-
todisci, mediante lo Spirito Santo che abita in noi, il bene 
prezioso che ti è stato affidato” (2 Tim 1, 13-14).

3. Orientamento universale, cosmico e misterico

1. Nelle Lettere agli Efesini e ai Colossesi troviamo 
un terzo orientamento. Un orientamento, che pre-
siede alla formulazione della Chiesa con apertura 
universale. L’evento della comunità di fede fondata 
su Gesù Cristo, “pietra angolare”, per quanto pic-
cola, modesta e sparsa sui territori più lontani della 
terra, in realtà si riconduce a un disegno unico di 
Dio ed è conglobata al destino di tutto l’universo. 
Per Paolo lo svelarsi del disegno eterno sulla crea-
zione consiste nel “riunire l’universo intero sotto 
un solo capo, il Cristo” (Ef 1, 10). Questo progetto 
salvifico fa del Cristo il centro, la forma perfetta o 
compimento (πλήρωμα), il destino dell’universo: 
Egli è nascostamente all’opera nella creazione: 
è “il primogenito di tutta la creazione (πρωτότοκος πάσης 
κτίσεως), perché  ... tutte le cose sono state create per mez-
zo di lui e in vista di lui. Egli è prima di tutte le cose e tutte 
in lui sussistono” (Col 1, 15-17). 

Ed ecco che questa visione - che presenta il Cristo 
in una posizione centrale dell’universo -, inaspet-
tatamente si collega alla Chiesa (“Egli è anche il 
capo del corpo, della Chiesa”: Col 1, 18). La Chie-
sa, legata a Cristo-capo, ne costituisce il “corpo”, 
cioè la visibilità nella storia degli uomini. 
La Chiesa di Cristo pertanto non esiste senza il suo 
capo, né può vivere staccata da lui. Essa è vivente 
in lui, mentre il mondo creato, agitato dalla folla 
caotica e ribelle delle sue “potenze”, attende di es-
sere riunito sotto questo unico capo.6 
Così la comunità cristiana è sempre “qualcosa in 
più” di quanto mostra all’esterno e al presente: essa 

6. Rom 8, 19 - 22: “L’ar-
dente aspettativa della 
creazione, infatti, è protesa 
verso la rivelazione dei figli 
di Dio. La creazione infatti 
è stata sottoposta alla ca-
ducità (ματαιότης: ciò che 
non ha consistenza ed è 
vuoto e illusorio) - non per 
sua volontà, ma per volon-
tà di colui che l’ha sotto-
posta - nella speranza che 
anche la stessa creazione 
sarà liberata dalla schiavitù 
della corruzione per entra-
re nella libertà della gloria 
dei figli di Dio. Sappiamo 
infatti che tutta insieme 
la creazione geme e soffre 
le doglie del parto fino ad 
oggi”.



78.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

anticipa già quello che dovrà essere tutta la creazi-
one. Essa è il luogo dove già si può esperimentare il 
futuro che Dio ha preparato per la sua creazione. Essa 
è chiamata ad essere un abbozzo concreto ed es-
perimentabile (“segno/sacramento”) di quello che 
è il disegno di Dio che si va facendo nella storia, 
e cioè il disegno di una unificazione riconciliata 
nell’agape di Cristo espressa in sommo grado nella 
sua Croce:
“È piaciuto infatti a Dio che abiti in lui tutta la pienezza 
e che per mezzo di lui e in vista di lui siano riconciliate 
tutte le cose (δι’ αὐτοῦ ἀποκαταλλάξαι7 τὰ πάντα εἰς 
αὐτόν), avendo pacificato con il sangue della sua croce sia 
le cose che stanno sulla terra, sia quelle che stanno nei cieli 
(Col 1, 20).

2. Questa visione ecclesiologica di tipo univer-
sale-misterica la ritroviamo nell’Apocalisse, dove il 
nuovo Israele (144.000 mila: numero simbolico di 
12 x 12 x 1000 che indica la pienezza del popolo di 
Dio: Ap 7, 4) è “la folla immensa che nessuno può 
contare, di tutte le nazioni, tribù, popoli e lingue 
(Ap 7, 9) e dove al centro della grande battaglia 
della storia sta la donna partoriente, immagine 
della Chiesa, insidiata dal dragone, ma sicura della 
vittoria finale (Ap 12).

3. Il movimento storico del costituirsi 
della Chiesa

Dalla risultanza delle testimonianze neotestamen-
tarie, la chiesa è una realtà viva formata da persone 
e da piccole comunità, che si evolve nel tempo e 
sulla base delle circostanze della storia; e, di svi-
luppo in sviluppo, assume sempre nuova consape-
volezza di se stessa e del mistero che porta in sé. 
Si tratta pertanto di prendere atto che la Chiesa 
non è una realtà statica già confezionata una volta 
per sempre, ma segue una linea di sviluppo nella 
quale - alla luce della fede - vi è una progressione 
che ne rivela la duplice natura di avere in sé una 

7. ἀποκαταλλάξαι (ricon-
ciliare) è una parola plu-
ri-composta composta, i 
cui elementi ne favorisco-
no la comprensione. E’ 
composta da quattro ele-
menti:  1.  ἀπό che indica 
allontanamento, separazio-
ne, distanziato da ... : è lo 
stigma del peccato che se-
para da Dio; 2. κατά indica 
movimento dall’alto verso 
il basso, cioè il piegarsi ver-
so ...; 3. ἂλλον che significa 
altro; 4. ἂγω condurre. In 
sintesi indica il movimento 
del ripiegarsi verso l’alteri-
tà, il lontano o l’allontana-
to, per unirsi a lui. Per cui 
la traduzione nel suo senso 
originario è di rimettere 
l’altro in circolo, in comu-
nione, in concilio: ovvero 
“riconciliare”.



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    79.

natura misterica e soprannaturale, ma di muoversi 
nel mondo del finito, del limite e della storia. 
Per illustrare questa autocoscienza della Chiesa, 
mi riferisco a una lettera al figlio, in cui Michael 
Tolkien esprime l’evolversi della tradizione della 
Chiesa cattolica nel tentativo di motivarne il va-
lore nel contesto protestante inglese, di matrice 
anglicana in termini, che sono utili per raffigurarci 
la fluidità degli eventi storici che accadevano nella 
Chiesa primitiva e la conducevano: 
“I protestanti - scrive - cercano nel passato l’ “origine” e il 
rapporto diretto che, naturalmente, benché presenti degli 
aspetti positivi o per lo meno comprensibili, è una ricer-
ca inutile [...] La “chiesa” non è stata concepita da Nostro 
Signore perché restasse statica o rimanesse in uno stato di 
eterna fanciullezza; ma perché fosse un organismo vivente 
(come una pianta), che si sviluppa e cambia all’esterno in 
seguito all’interazione fra la vita divina tramandatale e la 
storia o le particolari circostanze del mondo in cui si trova. 
Non c’è alcuna somiglianza tra il seme di senape e l’albero 
quando è completamente cresciuto. Per quelli che vivono 
all’epoca della sua piena crescita è l’albero che conta, per-
ché la storia di una cosa viva fa parte della vita e la storia 
di una cosa divina è sacra. I saggi sanno che tutto è comin-
ciato dal seme, ma è inutile cercare di riportarlo alla luce 
scavando, perché quel seme non esiste più e le sue virtù 
e i suoi poteri ora sono passati all’albero. Molto bene: le 
autorità, i custodi dell’albero devono seguirlo, in base alla 
saggezza che posseggono, potarlo, curare le sue malattie, 
togliere i parassiti e così via (con trepidazione, consape-
voli di quanto poco sanno della sua crescita!). Ma faranno 
certamente dei danni, se sono ossessionati dal desiderio 
di tornare indietro al seme o anche alla prima giovinezza 
della pianta quando era (come pensano loro) bella e in-
contaminata dal male”. 7

Con il suggerimento di questa cautela di fronte 
al movimento delle origini possiamo muoverci 
al suo interno ricercando lo stato di auto-rappre-
sentazione che la Chiesa al suo entrare nella storia 
degli uomini fa di se stessa attraverso i suoi scritti 
canonici. L’intento è di trovare quali siano i para-
metri entro i quali la chiesa neotestamentaria si è 
pensata e si è interpretata nella storia. Individuati 

7.  J.R.R.Tolkien, La real-
tà in trasparenza. Lettere, 
a cura di H. Carpentier 
Ch. Tolkien, Bompiani, 
Milano, 2001, pag.442.



80.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

questi parametri, alla luce della fede, essi diven-
tano il suggerimento normativo per la Chiesa di 
tutti i tempi, in quanto la figura che appare dai 
testi neotestamentari è la chiesa del “canone” delle 
Scritture. 

1. Dalle comunità cristiane alla “Chiesa”

Il movimento di discepolato che ha preso vita 
dalla sequela di Gesù non ebbe all’inizio una de-
nominazione precisa, né Gesù gliela diede. Esso 
si propagò dapprima in ambito giudaico, e poco 
dopo assai più in ambito greco-romano, generan-
do varie comunità di credenti in Cristo. Di questo 
proliferare del movimento di Gesù abbiamo la pri-
ma documentazione nelle Lettere proto-paoline
 “che rappresentano qualcosa di assolutamente originale 
nell’antichità, ... perché, dei pur numerosi carteggi gre-
co-romani che sono giunti a noi, nessuno si indirizza a 
delle “comunità” di persone, ma solo a familiari o ad au-
torità”.8

Nelle sue lettere Paolo parla di “chiese della Giu-
dea” al plurale (Gal 1, 22; 1 Tess 2, 14) - compresa 
quella di Gerusalemme (Gal 1, 8; 2, 1-10) - ben 
anteriori a quelle sorte in ambiente greco-romano 
e dunque preesistenti in Giudea. Nel suo carteg-
gio vi sono altre numerose menzioni generiche di 
chiese al plurale (1 Cor 7, 17; 2 Cor 8, 18; 11, 28) 
o menzioni particolari come “le chiese dell’Asia” (1 
Cor 16, 19); “le chiese della Macedonia” (2 Cor 8, 
1), “tutte le chiese dei Gentili” (Rom 16, 4), “tutte 
le chiese di Cristo” (Rom 16, 16). Tutto ciò pre-
suppone una fitta rete di comunità, che celebrano 
comunitariamente la “Cena del Signore” (1 Cor 
11, 20) e, di queste comunità, Paolo conierà l’origi-
nalissima definizione unitaria, dicendo che sono il 
“Corpo di Cristo” (1 Cor 12, 27). 
Queste Lettere dunque ci presentano vari gruppi 
di comunità esistenti già all’inizio degli anni ‘50 
del I secolo (una ventina d’anni dopo gli eventi di 

8. R. Penna, Le prime co-
munità cristiane, Carocci, 
Roma, 2011, p. 15. Sull’ori-
gine della chiesa, sulla sua 
progressiva strutturazione 
e sull’autocoscienza ec-
clesiale nel primo secolo: 
G. Barbaglio, Rassegna 
di studi di storia sociale e 
di sociologia sulle origini 
cristiane, in Rivista Biblica 
1988, pp. 377-410; 495-
520; J. Gnilka, I primi cri-
stiani. Origini e inizio della 
chiesa, Paideia, Brescia 
2000; Aa. Vv. Le origini del 
cristianesimo ( a cura di R. 
Penna), Carocci, Roma, 
2014.
9. R. Penna, Le prime co-
munità cristiane, Carocci, 
Roma, 2011, p. 24.



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    81.

Gesù) e per di più già sparsi in città di varie regioni del 
Mediterraneo. E se esistono in quegli anni significa che la 
loro gestazione avvenne negli anni precedenti; e non solo 
per opera degli apostoli o dei loro discepoli come Paolo, 
Pietro o Timoteo, ma anche per la testimonianza di molti 
cristiani anonimi. Ora il termine con il quale si denomi-
nano questi raggruppamenti di credenti è ekklesìa.

2. L’uso del termine ekklesìa per designare la “Chiesa”

1. “A livello storico-documentaristico il vocabolo ekklesìa 
- come abbiamo già visto - fa la sua prima comparsa in 1 
Tess 1, 1 (non nel racconto della Pentecoste di At 2, dove 
la chiesa è già un theologoumenon, cioè un’interpretazi-
one teologica). Qui Paolo invece si rivolge testualmente 
“alla chiesa dei Tessalonicesi”. Questo uso “in termini per-
sonalistici” di esprimersi (non “topografico”) è pratica-
mente unico nelle sue lettere, poiché di norma egli parla 
di un’ekklesìa che si trova in un determinato luogo”. 9 E’ 
originale il fatto che i primi cristiani abbiano scelto ques-
to termine ekklesìa per designare il proprio gruppo in 
quanto associazione religiosa, poiché questa semantica in 
ambito greco-pagano non è mai attestata, avendo in quel 
contesto significato di adunanza giuridico-politica. 
Che Paolo si serva di questo vocabolo (44 volte) sorpren-
de 1) sia perché Paolo (come anche gli altri scrittori) evita 
di utilizzare altri vocaboli che pure erano disponibili sul 
piano del lessico “societario” dell’epoca, per non confon-
dere l’idea di Chiesa con un qualche raggruppamento so-
ciale o politico; 2) sia perché il senso specifico di ekklesìa 
appartiene al lessico dell’ordinamento politico greco per 
designare l’assemblea dei liberi cittadini radunata a fini 
legislativi, non cultuali. Per contro però va osservato che i 
LXX si erano serviti di questo vocabolo in senso religioso 
(96 volte), per tradurre l’ebraico qahal, con cui si indicava 
appunto l’assemblea cultuale del popolo di Israele (cf nota 
1 di inizio capitolo). 
Di conseguenza è probabile che il vocabolo venga usato 
con entrambe queste valenze semantiche per sottolineare, 
da una parte, che le adunanze cristiane avevano un retro-



82.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

terra religioso che poggiava sulla storia di Israele 
dell’AT, ma dall’altra che avevano anche un carat-
tere pubblico di fronte al mondo greco-romano, 
non paragonabile al privatismo di un’associazione 
misterica.10 
2. Vi è poi nella letteratura proto-paolina un sin-
tagma caratteristico, con cui si designano le comu-
nità cristiane: esse sono la “chiesa di Dio - ekklesìa 
toù Theoù” (1 Cor 10, 32; 11, 16. 22; 15, 19; 2 Cor 
1, 1; Gal 1, 13; 1 Tess 2, 14; 2 Tess 1, 19). Fuori del-
la letteratura paolina questo sintagma si trova solo 
in At 20, 28. Ed ugualmente nella Bibbia greca dei 
LXX l’unione di queste due parole (Chiesa-Dio) si 
trova una sola volta. Dunque l’espressione è una 
creazione originale di Paolo. Con essa si allude 
alla qualità teologica della comunità cristiana, in 
quanto è “di Dio”, viene da Dio, è costituita da Dio. 
Quindi la comunità cristiana si differenzia da un 
semplice gruppo sociologico. 
Quando Paolo entra in scena, l’evento della chiesa 
esisteva già, essendo sorta ben prima di lui. Infatti 
erano proprio i gruppi post-pasquali di credenti in 
Cristo che si trovavano in Siria l’obiettivo della sua 
persecuzione: ed egli riconosce esplicitamente per 
tre volte di avere “perseguitato la chiesa di Dio” (1 
Cor 15, ; Gal 1, 13; Fil 3, 6). 
Dunque, nel primo linguaggio dell’apostolo, il 
termine ekklesìa pur non avendo ancora un va-
lore generalizzato per indicare la chiesa univer-
sale, indica già la natura teologica dei credenti. E’ 
soltanto con il complesso letterario delle lettere 
deutero-paoline ai Colossesi e agli Efesini 11 che il 
fenomeno di irradiazione del movimento cristiano 
assume stabilmente il senso globale e universale di 
“Chiesa” come “corpo di Cristo” o suo “pleroma/
pienezza” (Col 1, 18. 24; Ef 1, 22; 3, 10; 5, 23-32: 
“Cristo amò la Chiesa e diede se stesso per lei ...). 
Ed è sintomatico che negli Atti degli Apostoli, com-
posti al tempo di queste stesse lettere, la tradizione 

10. H. Schlier, L’apostolo 
e la sua comunità, Paideia, 
Brescia 1976, p. 20.

11. R. Penna, Le prime co-
munità cristiane, Carocci, 
Roma, 2011, p. 25.



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    83.

manoscritta attesti la doppia lettura (al singolare e 
al plurale) in 9, 31: “Tutta la Chiesa/tutte le chiese 
per l’intera Giudea, e Galilea e Samaria...”. 
3. In conclusione per Paolo il primo senso di ek-
klesìa è quello della singola comunità locale, sia 
che il termine unificante sia il luogo (di una città: 
Cencre Rom 16, 1; Corinto: 1 Cor 1, 2; Tessalon-
ica 1 Tess 1, 1; o di una regione Galazia: Gal 1, 2; 
1 Cor 16, 1; l’Asia: 1 Cor 16, 19; la Macedonia: 2 
Cor 8, 1; la Giudea: Gal 1, 22), oppure un insieme 
di persone come una riunione che si tiene in una 
singola casa (di Prisca e Aquila a Roma: Rom 16, 
5; a Efeso: 1 Cor 16, 9). Ma accanto a questo sig-
nificato di matrice sociologica dominante, il sen-
so di ekklesìa tende a dilatarsi in termini teologi-
ci. Questo originario passaggio dalle “chiese” alla 
“Chiesa” ci introduce a rileggere i testi del Nuovo 
Testamento alla luce della visione di Chiesa che in 
esso è operante.

3. La tematizzazione della Chiesa nel Nuovo Testamento 12

Come già abbiamo osservato, va ribadito che la 
testimonianza scritta del Nuovo Testamento sulla 
Chiesa non ne offre una presentazione sistematica 
a causa del carattere frammentario e degli interessi 
molto diversi degli scritti neotestamentari. Tutta-
via, in essi è all’opera una coscienza ecclesiale che 
talora traspare in maniera embrionale e in abbozzi 
variamente elaborati.
1. Alla sua sorgente - come abbiamo accennato - 
sta un “evento originario fondatore”, che possiamo 
riassumere in tre elementi: a) la predicazione di 
Gesù e la chiamata dei discepoli con l’elezione dei 
Dodici; b) la vicenda della morte di Gesù, la sua 
risurrezione ed il suo manifestarsi vivo ai discepo-
li radunati dopo la loro fuga da Gerusalemme; c)  
infine, la ricomprensione memoriale dell’accaduto 
attraverso la mediazione dello Spirito Santo e la 
sua trasmissione nello sviluppo della storia.

12. Su questo tema ci sono 
due testi fondamentali: il 
monumentale M. Goguel, 
Jésus et les origines du 
christianisme. L’Eglise pri-
mitive, Paris, Payot, 1947 
(Bibliothèque historique), 
pp. 632 (recensito da Ph. 
H. Menoud in Revue de 
théologie et de philosophie, 
37 (1949) 35-38: “Ce vo-
lume restera longtemps la 
synthèse classique sur les 
premiers temps de l’Egli-
se. Cette œuvre magistrale 
s’impose à l’attention et 
à l’admiration du lecteur 
par sa grande simplicité 
de lignes, la richesse des 
matériaux mis en œuvre, 
la sûreté du jugement, la 
profondeur des vues hi-
storiques et théologiques. 
... . Il sera pour les spécial-
istes un instrument de 
travail des plus précieux, 
une véritable mine qu’ils 
exploiteront avec une 
grande reconnaissance); 
e J. L. Leuba, L’institution  
et l’événement. Les deux 
modes de l’œuvre de Dieu 
selon le Nouveau Testa-
ment, Delachaux et Niest-
lé, Neuchatel, 1930 (recen-
sito in Revue des Sciences 
Religieuses, 3-4 (1950) 376-
378). Per una loro inter-
pretazione critica: cf J. Du-
pont, Studi sugli Atti degli 
Apostoli, Paoline, Roma, 
1971, pp. 172-174.



84.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

2. Tutto ciò è accaduto sullo sfondo della fede di Israele: 
i primi discepoli di Gesù e gli apostoli hanno letto questi 
eventi singolari, di cui erano stati protagonisti o di cui 
avevano accolto la testimonianza, all’interno della fede di 
Israele, che attendeva il riunirsi escatologico delle dodici 
tribù in un popolo rinnovato. Non solo non potevano fare 
altrimenti, poiché questo era l’unico criterio ermeneutico 
di cui erano in possesso per comprendere le vicende che 
avevano vissuto con Gesù, ma la loro stessa testimonianza 
ricorda - come abbiamo visto nel secondo capitolo - che 
Gesù stesso ha posto la sua predicazione sulla linea evolu-
tiva dell’annuncio veterotestamentario. 
3. E’ in questa cornice che si sono formate le comunità 
cristiane che pian piano si scopriranno diverse da quelle 
che erano le adunanze aggregative del popolo di Israele. 
A un certo punto si ritroveranno distaccate dalla radice 
su cui erano spuntate. Il processo di differenziazione del 
cristianesimo dall’ebraismo è stato un fattore di grande 
complessità per la nascente coscienza ecclesiale e l’acqui-
sizione della propria identità da parte della Chiesa: esso 
è avvenuto nell’arco di tempo di circa un cinquantennio.
4. Cerchiamo allora di cogliere alcuni segmenti di questa 
autocoscienza quale traspare dai testi del Nuovo Testa-
mento. Il metodo che ora seguiremo non sarà prima di 
tutto storico-documentaristico, ma “teologico”, cioè cer-
cheremo di vedere attraverso quali paradigmi teologici la 
comunità cristiana legge se stessa e si auto-comprende. 

4. La prima comunità cristiana applica a sé la struttura di 
popolo di Dio

Riprendiamo un elemento già descritto, che costituisce il 
passaggio dalla predicazione di Gesù che intende restau-
rare il popolo di Israele e la Chiesa nascente che si consid-
era come la vera discendenza dell’Israele antico. Infatti la 
Chiesa primitiva, che si riflette nei documenti di san Paolo, 
si attribuisce la realtà, il modo di essere, la struttura par-
ticolare di popolo di Dio. Riportiamo alcuni esempi dalle 
lettere ai Tessalonicesi, ai Galati, ai Corinzi, ai Romani, 
agli Ebrei (lettera che ha, nella nozione di popolo di Dio, 



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    85.

una delle sue note caratteristiche), da cui si ricava 
appunto come la Chiesa delle origini abbia la co-
scienza di essere il popolo di Dio che si è realizzato 
nella storia.
1. Nella Prima lettera ai Tessalonicesi (il più antico 
documento cristiano) i cristiani della comunità di 
Salonicco sono chiamati: “imitatori delle Chiese 
di Dio in Cristo Gesù, che sono nella Giudea” (1 
Tess 2, 14). Si parla di ekklesìai toù Theoù (chiese 
di Dio). Ora questa adunanza convocata da Dio è 
il popolo di Dio. Non vi sono vari popoli di Dio: 
ce n’è uno solo che nasce da una “scelta” di Dio: 
“Conosciamo bene, o fratelli, amati da Dio, che 
voi siete stati eletti da lui” (1 Ts 1, 4).13 
La nozione chiave che rivela il sorgere del nuovo 
popolo di Dio è quella di “elezione” (ἐκλογή: azi-
one dell’essere scelto). Come per l’AT il popolo di 
Dio è nato dalla elezione in Abramo, così la comu-
nità di Tessalonica si costituisce per la convocazi-
one e la potenza dello Spirito Santo, per scelta di 
Dio. E’ proprio la scelta, l’elezione di Dio, l’elemento 
essenziale, costitutivo che conferisce ad un popolo 
la sua determinazione di essere popolo di Dio; e per 
san Paolo, non vi sono dubbi a questo riguardo, non 
vi sono più popoli di Dio, ve n’è uno solo: e questo 
popolo si sta manifestando nella comunità creden-
te di Tessalonica. Manifestamente per san Paolo 
vi è nesso necessario fra “scelta/elezione” di Dio e 
“struttura” di essere popolo di Dio.

2. Nella lettera ai Galati ( Gal 4, 22 ss), Paolo senza 
utilizzare il termine “popolo di Dio” in realtà crea 
un’antitesi tra il popolo nato da Agar, la schiava, 
(il popolo antico di Israele, nato sotto la Legge) e 
il popolo discendenza della donna libera, Sara.14 
Per Paolo i Galati devono dunque fare un pas-
saggio dall’antico al nuovo popolo, che è fondato 
sulla fede: “Convincetevi dunque: figli di Abramo 
[cioè membri del popolo di Dio] sono coloro che 

13. 1 Ts 1, 4-8: “Sappia-
mo bene, fratelli amati da 
Dio, che siete stati scelti 
da lui (εἰδότες, ἀδελφοὶ 
ἠγαπημένοι ὑπὸ θεοῦ, τὴν 
ἐκλογὴν ὑμῶν). Il nostro 
Vangelo, infatti, non si 
diffuse fra voi soltanto per 
mezzo della parola, ma an-
che con la potenza dello 
Spirito Santo e con pro-
fonda convinzione: ben 
sapete come ci siamo com-
portati in mezzo a voi per 
il vostro bene.  6E voi avete 
seguito il nostro esempio e 
quello del Signore, avendo 
accolto la Parola in mezzo 
a grandi prove, con la gio-
ia dello Spirito Santo, così 
da diventare modello per 
tutti i credenti della Mace-
donia e dell’Acaia. Infatti 
per mezzo vostro la parola 
del Signore risuona non 
soltanto in Macedonia e in 
Acaia, ma la vostra fede in 
Dio si è diffusa dappertut-
to, tanto che non abbiamo 
bisogno di parlarne”.



86.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

provengono dalla fede” (Gal 3, 7). Il popolo di Dio 
non si forma per generazione, mediante criteri di 
sangue (appartenenza per etnìa), ma per fede, per 
adesione a quel “Gesù crocifisso che è stato rap-
presentato al vivo” davanti agli occhi dei Galati 
(Gal 3, 1).
3. Queste due osservazioni di Paolo alle prime co-
munità cristiane riflettono la situazione storica di 
queste comunità che sono oscillanti tra l’appart-
enenza alla salvezza dell’antico popolo di Israele e 
quella al nuovo che si va costruendo con la loro 
comunità. La tentazione di rigirarsi indietro è pro-
pria di queste comunità nascenti. Paolo le mette in 
guardia e mostra loro che se la salvezza sta nella 
Legge ”Cristo è morto invano” (Gal 2, 21). Questa 
comunità deve prendere consapevolezza che, sullo 
stesso ceppo (l’antico Israele) sta avvenendo una 
nuova gemmazione: sull’ulivo scelto da Dio è sta-
to innestato un nuovo ramo di olivo selvatico, il 
popolo pagano (Rom 11, 11 ss). E se questo uli-
vo innestato vuole vivere, deve restare attaccato al 
ceppo e lasciarsi irrorare dalla linfa che le dà vita, 
la fede in Gesù. Ciò che dunque nasce dalla fede in 
Gesù è il nuovo popolo di Dio. Per Paolo il “pas-
so falso” di Israele rientra in un imperscrutabile 
e inaccessibile (Rom 11, 33) piano divino che si 
rivolge a tutti gli uomini e a tutta la storia: Israele 
cade, un altro Israele sorge. Non perché il primo 
Israele sia abbandonato, ma perché venga un gior-
no ricompreso con il secondo Israele nella nuova 
realtà della Chiesa: “... e se il loro falso passo ha 
procurato la ricchezza a tutti, se la loro diminuzi-
one ha fatto la ricchezza dei pagani, che cosa non 
farà loro la totalità [cioè l’ammissione della total-
ità] degli Israeliti nell’evento finale della redenzi-
one?” (Rom. 11,12).
4. La comunità cristiana allora, sulla base scrittur-
istica dell’AT, può essere detta esplicitamente da 
Paolo “popolo di Dio” (2 Cor 6, 16): 

14. Ai Galati allora può 
dire: “Voi, fratelli, siete fi-
gli della promessa, come 
Isacco. E come allora, 
quello nato secondo la 
carne, perseguitava quello 
nato secondo lo spirito, 
così anche al presente. Ma 
che dice la Scrittura? Man-
da via l’ancella e suo figlio, 
perché il figlio dell’ancella 
non deve essere erede col 
figlio della libera” (Gal 4, 
22-26). 



Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio    87.

“Ecco noi siamo il tempio del Dio vivente, come Dio stesso 
ha detto: Abiterò in mezzo a loro e con loro camminerò; 
e sarò il loro Dio, ed essi saranno il mio popolo” (cit. Lev 
26, 11 e Ez 37, 27). 

Siamo di fronte ad una applicazione di Paolo del-
la nozione di popolo di Dio, non più al popolo 
ebraico, ma alla nuova comunità di credenti.
Questa comprensione della Chiesa come continu-
azione del popolo di Dio dell’antico Israele è una 
linea continua che risuona anche negli scritti più 
tardivi e rappresenta  una chiave interpretativa di 
tutto il Nuovo Testamento. 15
L’operazione che la prima comunità ha compiuto 
di attribuire a sé la struttura di popolo di Dio fu 
un atto straordinario di coraggio di fronte al giu-
daismo del tempo, che si sentiva vincitore per aver 
eliminato Gesù di Nazareth. Fu un atto rivoluzion-
ario, che difficilmente e in così breve tempo avreb-
be potuto realizzarsi, per via unicamente storica, 
se non ci fosse stata un’energia soprannaturale, 
quella dello Spirito Santo, a cui tutta la letteratura 
neotestamentaria rimanda. Questa prima comu-
nità si sente pervasa dalla certezza dell’elezione di 
Dio: dunque di una promessa che attraversa tutta 
la storia di Israele e che ora è arrivata a pienezza 
compiendosi nelle singole comunità particolari 
che venivano alla fede in Gesù. 

5. La separazione della comunità cristiana dal giudaismo

La separazione delle due comunità avviene lenta-
mente, non di colpo. Inizialmente i primi cristiani, 
i giudeo-cristiani, vivono all’interno della comu-
nità giudaica, si riuniscono al tempio (At 2, 46); 
pagano probabilmente le imposte al tempio stesso 
(i biblisti lo deducono da Matteo 17, 24-27); resta-
no sottomessi alla Legge e alle osservanze rituali. 
Poi lo strappo inizia a prodursi quando nascono le 
prime comunità cristiane extra-palestinesi grazie 
alla predicazione paolina. I primi cristiani, in-

15. Se ne può citare come 
esempio la lettera agli 
Ebrei che ruota in continu-
ità intorno al tema “popolo 
di Dio” che si realizza nella 
Chiesa. L’autore di questa 
lettera concepisce la sto-
ria della salvezza come un 
continuum (Eb 1, 1-2),15 a 
partire dal tempo dei patri-
archi e delle promesse (Eb 
6, 13); poi il tempo della 
Legge, che è ombra delle 
cose future (Eb 10, 1), fino 
all’era escatologica, l’oggi 
(Eb 4, 7: “Dio ha fissato 
di nuovo un giorno, oggi, 
dicendo mediante Davide, 
dopo tanto tempo: Oggi, 
se udite la sua voce, non 
indurite i vostri cuori!”), 
riassunto dal Cristo (Eb 
13,8: “Gesù Cristo è lo st-
esso ieri e oggi e per sem-
pre!”). Questa storia di 
Israele è paragonata a “una 
terra una volta imbevuta 
da abbondante pioggia che 
ha prodotto erbe utili a chi 
l’ha coltivata, perché ri-
piena della benedizione di 
Dio; ma poi ha dato pruni 
e spine e perciò sarà arsa 
dal fuoco” (Eb 6, 7-8).
16. .  La scelta di Israele 
da parte di Dio - spiega 
san Paolo - è irrevocabile, 
definitiva. Purtroppo però 
Israele non ha riconosciu-
to il momento in cui è sta-
to visitato, l’avvenimento 
escatologico in Cristo, 
ed ha compiuto un passo 
falso. “Provo una grande 
tristezza - dice san Paolo 
- ed un dolore continuo 
nel cuore; mi augurerei di 
essere io stesso separato 
da Cristo per i miei fra-
telli, quelli della mia razza 
secondo la carne, essi che 
sono Israeliti ai quali ap-



88.  Capitolo secondo: Il sorgere nelle prime comunità della coscienza di essere Chiesa di Dio 

somma, si colgono dapprima come il vero Israele, 
e man mano cioè che aumenterà la coscienza del-
la differenza, tale concezione si tradurrà anche 
all’esterno con alcune certezze e gesti: 1) consape-
volezza che Cristo è l’eschaton; 2) la pratica del 
battesimo nel nome del Cristo e non più solo un 
battesimo di purificazione; 3) la cena eucaristica; 
4) il governo autonomo della comunità sotto la 
guida degli apostoli; 5) e infine la koinonìa (cf At 
2,42 e 4,31-36).
Tale processo di differenziazione verrà accelerato e 
concluso da due fatti: 1) le comunità paoline tra i 
pagani si sottraggono ai riti della Legge (in parti-
colare la circoncisione) e prendono coscienza del 
carattere universale del messaggio di Cristo; 2) e, 
secondo evento, avviene la distruzione di Gerusa-
lemme (70 d.C.) e, quindi, la cessazione del culto 
nel tempio, che sarà definitivo con la seconda dis-
truzione in seguito alla rivolta di Bar Kokba nel 
134-136 d. C. La conseguente cessazione totale del 
culto nel tempio farà sì che i due popoli si differen-
zino ormai per sempre geograficamente e storica-
mente, passando in pochi decenni da una Chiesa 
che è costituita prevalentemente da giudei-con-
vertiti ad una Chiesa costituita in maggioranza da 
pagani-cristiani. Mentre il processo di separazi-
one avviene, il nuovo popolo di Dio non toglie al 
vecchio la sua denominazione di “popolo di Dio”. 
Siccome sa che la scelta di Dio è irrevocabile, la 
Chiesa si dichiara vero e nuovo popolo di Dio sen-
za però dichiarare che Israele cessa di essere l’Is-
raele di Dio, di essere popolo che Dio si è scelto 
per l’alleanza (cf Lettera ai Romani)16.. Viene così 
a porsi il problema dei rapporti del popolo di Dio 
che viene sostituito da un altro popolo. Da questa 
contrapposizione è nata l’idea dell’antisemitismo 
che si è annidata e sviluppata lungo i secoli nella 
storia cristiana.17  

partiene (ancora, dunque) 
l’adozione a figli, la gloria, 
l’alleanza, la promessa” 
(Rom 9, 2). Il passo falso 
compiuto da Israele non 
ne sopprime l’elezione: 
Israele resta l’olivastro su 
cui tutti i nuovi rami del 
popolo di Dio escatologico 
sono innestati al posto di 
molti vecchi rami che sono 
stati provvisoriamente ta-
gliati (cf Rom. 11, 16 ss. 
l’invito al nuovo popolo a 
non inorgoglirsi: “se alcu-
ni rami sono stati tagliati 
mentre tu sei stato inne-
stato al loro posto per be-
neficiare della linfa dell’u-
livo, tu per questo non ti 
vanterai a loro spese...”). 
17. La soluzione di questo 
rapporto tra cristianesimo 
ed ebraismo è stato defi-
nito solo con il Concilio 
Vaticano II nel documento 
Nostra aetate (28 ottobre 
1965). “La Chiesa esecra 
tutte le persecuzioni con-
tro qualsiasi uomo, me-
more del patrimonio che 
essa ha in comune con gli 
Ebrei, e spinta non da mo-
tivi politici, ma da religiosa 
carità evangelica, deplo-
ra gli odi, le persecuzioni 
e tutte le manifestazioni 
dell’antisemitismo dirette 
contro gli Ebrei in ogni 
tempo e da chiunque. ” 
(Nostra Aetate n. 4).



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  89.

Capitolo Terzo
LA CHIESA IN AZIONE

L’ECCLESIOLOGIA NEGLI ATTI DEGLI APOSTOLI
 E NELLE LETTERE DUTEROPAOLINE 

Per comprendere il cuore della Chiesa, il suo senso e la 
sua essenza, alla luce della Rivelazione, che è il princip-
io della teologia, analizzeremo le visioni teologiche che 
sono espresse nel Nuovo Testamento. Queste sono come 
tessere di un mosaico: ognuna di esse pone in luce la 
variegata realtà della Chiesa; ed è dal loro insieme che 
emerge il volto unitario della Chiesa.

Il testo dove appare con maggiore chiarezza la visione 
globale che la Chiesa delle origini ha maturato di se stessa 
è il libro degli Atti, che può essere definito “un’ecclesiolo-
gia narrativa”. 

1. La Chiesa opera dello Spirito e della testimo-
nianza apostolica

Luca scrive in un periodo, intorno agli anni Settanta/Ot-
tanta del primo secolo, in cui è già maturata la chiarezza 
del rapporto tra la comunità giudeo-cristiana e quella pa-
gano-cristiana. 
“Luca infatti vuole rispondere a una problematica nata all’interno 
della chiesa post-paolina, ormai per la maggior parte composta da 
gentili convertiti e separata dal giudaismo: come capire il parados-
so che le promesse divine a Israele si compiano in una chiesa pa-
gano-cristiana? Non c’è rottura col piano salvifico di Dio? Può la 
Chiesa dichiararsi l’erede legittima delle promesse fatte da Dio a 
Israele, dal momento che si è staccata dal giudaismo? ... 

Luca spiega che questo sviluppo fa parte del disegno di Dio: è uno 
sviluppo nella continuità sotto il segno della fedeltà divina. ... Paolo 
è il garante di questa continuità storico-salvifica. Egli incarna la dis-
continuità nella continuità, poiché viene presentato come il fariseo 
divenuto cristiano, pur rimanendo fariseo fedele alla legge. E nello 
stesso tempo, spingendo la missione fino agli estremi confini della 
terra, è il principale promotore della libertà dalla Legge per i pa-
gani, in accordo con Pietro, con le autorità di Gerusalemme e con 



90.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

... lo Spirito Santo. Paolo dunque ha risolto il paradosso 
cristiano emerso nella storia, vivendolo in prima persona”.1

Gli Atti degli Apostoli hanno come intento di 
narrare l’espansione del cristianesimo nel mondo 
pagano. L’attenzione della prima generazione cris-
tiana è troppo incentrata su Gesù per fermarsi 
sugli apostoli e pensare a una storia delle origini 
cristiane. E’ solo Luca che ha avuto l’idea geniale 
di prolungare la narrazione oltre il tempo di Gesù. 
Le preoccupazioni di Luca sono quelle proprie della 
nuova generazione sub-apostolica. Egli parla già di 
un periodo che appartiene al passato e che tende a 
idealizzarsi.2 Ma proprio per questo emergono dal 
suo racconto quelle linee strutturali che stavano 
guidando la Chiesa del suo tempo e che, prospet-
ticamente, lascia trasparire le matrici di fede ec-
clesiale che erano maturate nel tempo apostolico.
Secondo il racconto lucano, queste matrici generatri-
ci di Chiesa sono: a. l’azione dello Spirito sull’assem-
blea riunita in preghiera; b. l’ascolto di una Parola 
testimoniale; c. una prima struttura organizzativa 
attorno all’insegnamento degli apostoli, alla carità, 
alla preghiera, all’Eucaristia.

1. Prima matrice. La Chiesa nasce dallo Spirito.3

Il brano di At 2, 1-13 mette in luce il legame origi-
nario dello Spirito Santo, o Spirito del Cristo Risor-
to, con la Chiesa. Può essere considerato come il 
“certificato di nascita” della Chiesa. Si articola in 
quattro momenti: la nascita della Chiesa-bambina 
(2, 1-13); le sue prime parole (2, 14-36); il primo 
stadio della sua crescita (2, 37-41); e i suoi primi 
passi (2, 42-48). 

1. All’origine della Chiesa dunque vi è lo Spirito 
Santo, quale energia soprannaturale che avvolge 
gli apostoli e i discepoli. Ci troviamo a Gerusa-
lemme, dove si era consumato il dramma “cru-
ciale” della morte e risurrezione di Gesù. È chiaro 

1.   G. Rossé, Atti degli apo-
stoli, I, Città Nuova, Roma 
1998, pp. 34-35. 
2. J. Dupont, Studi sugli 
Atti degli Apostoli, Paoline, 
Roma, 1971, pp. 218-219.
3. J. Dupont, Studi sugli 
Atti degli Apostoli, Paoline, 
Roma 1971, pp. 823-860.



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  91.

che tutto ciò che di salvifico si verifica ha in questo evento 
la sua sorgente. Ma quest’evento (morte e risurrezione di 
Gesù) è ancora come a livello di seme. Non è ancora ger-
mogliato e fiorito; manca l’acqua e il sole. Ci vuole una 
dynamis, una grazia, dall’alto perché si manifesti tutta la 
sua potenzialità dentro il mondo e possa penetrare questa 
“assemblea (qahal) che persevera concorde nella preghi-
era” e venire così plasmata nell’unità dallo Spirito del suo 
Signore. Quest’assemblea non è creatrice di se stessa: la 
sua attività sta invece nel rivolgersi al Dio vivente nella 
disponibilità orante ad accogliere la sua volontà. Il numero 
simbolico dei centoventi riuniti (At 1, 15) permette di rico-
noscervi la moltiplicazione dei Dodici e la loro chiamata 
alla crescita e alla promessa. Non solo, ma quest’assemblea 
non è una comunità acefala e disorganizzata; al contrario 
essa è guidata da Pietro che, nella sua funzione di portav-
oce e guida mette in atto la responsabilità affidatagli di 
confermare i fratelli (Lc 22, 32). Il ripristino del numero 
dei Dodici con la scelta di Mattia affidata alla “sorte” ci 
mostra un’assemblea che vuole lasciarsi guidare dall’alto, 
dalla volontà di Dio.
Siamo durante la festa israelitica di Pentecoste, in cui 
– come dice il nome greco “Pentecoste” – gli Ebrei cel-
ebravano, cinquanta giorni dopo la festa della Pasqua, 
la festa della mietitura, dove la seminagione è arrivata a 
compimento e la terra ha dato i suoi frutti: “Mentre stava 
compiendosi il giorno della Pentecoste, si trovavano tutti 
insieme nello stesso luogo”. (At 2, 1). 
Dunque, il 50° giorno dopo la festa di Pasqua è il gior-
no del “compimento”, cioè del significato che la Pasqua di 
morte e risurrezione porta dentro di sé. Oltre ai verbi di 
compimento della frase – “mentre stava compiendosi” e 
“riempì” –, lo lascia intendere anche la simbologia dei nu-
meri: 50 è il risultato di 7 x 7 + 1 e indica un compimento 
sovrabbondante. Ma di cosa? Del mistero salvifico semi-
nato da Cristo nell’umanità, non tanto dell’antica Pasqua 
ebraica, in cui gli Ebrei facevano memoria del passaggio 
dalla schiavitù in Egitto alla libertà nella terra promessa; 
ma del mistero nascosto nell’evento di morte e risurrezi-



92.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

one di Gesù. E’ in questo evento fondatore che avviene 
la riunificazione del popolo sotto la sovranità di Dio: è il 
compiersi dell’alleanza antica nel nuovo popolo. La Pen-
tecoste è il compiersi dell’unificazione dei popoli legati a 
Cristo nel vincolo attrattivo dello Spirito. 
“Egli si mostrò a essi vivo, dopo la sua passione, con molte prove, 
durante quaranta giorni, apparendo loro e parlando delle cose 
riguardanti il regno di Dio. Mentre si trovava a tavola con essi, or-
dinò loro di non allontanarsi da Gerusalemme, ma di attendere 
l’adempimento della promessa del Padre, “quella – disse – che voi 
avete udito da me: Giovanni battezzò con acqua, voi invece, tra 
non molti giorni, sarete battezzati in Spirito santo” (At 1, 3-5). 

Quindi, il Risorto li aveva già riabilitati come uomini e 
come discepoli, nonostante la loro fuga precipitosa durante 
la sua passione. Anzi, prima di ascendere al cielo, il Risor-
to aveva promesso loro il suo Spirito (At 1, 4-5). Ora per 
diventare Chiesa, il gruppo ha bisogno di essere “riempito” 
dallo Spirito del Risorto. Ed è proprio questo che si verifica 
a Pentecoste. In questo senso, Pentecoste è un evento pro-
digioso di “riempimento”: lo Spirito “riempì” (ἐπλήρωσεν) 
tutta la casa (At 2,2) in cui si trovavano in quel frangen-
te gli apostoli e gli altri discepoli, e tutti “furono colmati” 
(ἐπλήσθησαν) di Spirito santo (At 2,4). Il verbo πληρόω 
indica compiere, riempire, colmare, portare a pienezza, 
nel senso più proprio, perché i verbi in όω sono “causativi”, 
ossia indicano un’azione che realizza quello che significano 
nella realtà. Insomma lo Spirito Santo agisce in loro come 
dynamis, energia, che genera in loro la coscienza nuova di 
essere pienamente colmati dal Cristo come loro forza. 

2. Il sottofondo di questa manifestazione dello Spirito è 
il racconto della rivelazione di Dio sul Sinai, dove si dice 
che “la montagna era tutta (idea di pienezza e totalità) 
fumante, poiché Dio era disceso su di essa in mezzo al 
fuoco” (Es 19, 16).
“Venne all’improvviso dal cielo un fragore, quasi un vento che si 
abbatte impetuoso, e riempì tutta la casa dove stavano” (At 2, 2).

Il rumore che si fa sentire viene chiamato ῆχος, rumore 
rimbombante come il frastuono delle onde del mare. “Si 



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  93.

abbatté improvviso come di una violenta raffica di vento”: 
Luca non dice che vi fu realmente il vento (πνοή), ma che 
il manifestarsi dello Spirito somigliava a una raffica im-
provvisa di vento. L’etimo di πνοή e πνεῦμα sono della st-
essa famiglia, e si richiamano a vicenda (cf Gv 3, 8). Come 
il vento, lo Spirito scompagina e ricompagina, creando 
scenari sempre nuovi, inafferrabili, non dominabili. Ci si 
può soltanto lasciare trasportare.
“Apparvero loro lingue come di fuoco, che si dividevano, e si po-
sarono su ciascuno di loro, e tutti furono colmati di Spirito santo 
e cominciarono a parlare in altre lingue, nel modo in cui lo Spirito 
dava loro il potere di esprimersi. Abitavano allora a Gerusalemme 
Giudei osservanti, di ogni nazione che è sotto il cielo. A quel ru-
more, la folla si radunò e rimase turbata, perché ciascuno li udi-
va parlare nella propria lingua. Erano stupiti e, fuori di sé per la 
meraviglia, dicevano: “Tutti costoro che parlano non sono forse 
Galilei? E come mai ciascuno di noi sente parlare nella propria lin-
gua nativa? Siamo Parti, Medi, Elamiti, abitanti della Mesopota-
mia, della Giudea e della Cappadòcia, del Ponto e dell’Asia, 10della 
Frìgia e della Panfìlia, dell’Egitto e delle parti della Libia vicino a 
Cirene, Romani qui residenti, Giudei e prosèliti, Cretesi e Arabi, 
e li udiamo parlare nelle nostre lingue delle grandi opere di Dio”. 
Tutti erano stupefatti e perplessi, e si chiedevano l’un l’altro: Che 
cosa significa questo? Altri invece li deridevano e dicevano: Si sono 
ubriacati di vino dolce” (At 2,3-13). 

“Apparvero” (ὤφθησαν: lett. “furono viste” come Gesù che 
“fu visto” da Pietro Lc 24, 34 o da Paolo At 9, 17 o nelle 
manifestazioni del Risorto a Cefa e ai Dodici: 1 Cor 15, 5. 
Ugualmente come “fu visto” da Abramo (At 7, 2): si tratta 
di manifestazioni soprannaturali dove il mistero nascosto 
di Dio è reso visibile e diviene evidente allo spirito umano. 
Il rimando al fuoco è sia alla teofania del Sinai (Es 19, 18: 
“Il Sinai era tutto fumante perché Dio era sceso su di esso 
in mezzo al fuoco”), sia all’opera rinnovatrice del Messia 
(“Vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco” Lc 3, 16). Luca 
ha cura di precisare che le lingue non erano realmente 
di fuoco, ma che ne avevano soltanto l’apparenza (ὡσεὶ 
πυρὸς: “come di” fuoco). “E si posò (ἐκὰθισεν) su ciascu-
no di loro”: il verbo esprime l’idea di “stabilirsi - prende-
re possesso”. Insomma, furono investiti dall’energia dello 
Spirito.



94.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

A ben guardare Luca non ha ancora nominato lo Spirito. 
Aveva parlato di un rumore fragoroso e dell’apparizione 
di lingue rassomiglianti al fuoco: tutti segni annunziato-
ri di una presenza divina. Alla fine nomina Colui che sta 
dietro a questi segni e che viene riconosciuto nel momento 
in cui prende possesso dei discepoli: è lo Spirito di Dio, il 
cui nome viene ripetuto due volte nel vs. 4. Alle origini 
della storia della Chiesa, come già all’inizio della storia di 
Gesù (Lc 4, 1), è lo Spirito di Dio che prende l’iniziativa. 
La sua presenza attiva è invisibile, ma fonte di energia e 
potente. Il discorso di Pietro parlerà apertamente di una 
“effusione” dello Spirito: Gesù, salito al cielo, ha ricevuto 
lo Spirito dal Padre per “riversarlo”, lasciarlo traboccare, 
sui suoi discepoli (At 2, 17.33).

3. Sono due gli aspetti principali che Luca sottolinea qui: 
lo Spirito (πνεῦμα) e le “lingue” (γλῶσσαι). Da un lato, 
lo Spirito Santo, che di per sé è invisibile e inafferrabile, in 
quell’istante, si è reso percepibile: i credenti hanno sentito 
un “fragore come (ὣσπερ) di vento” e hanno percepito 
anche un fervore interiore e visibile sui volti dei presenti, 
di cui Luca cerca di renderne ai lettori l’idea con l’immag-
ine di lingue di fuoco come, nel battesimo di Gesù, rese 
l’idea del soprannaturale che investiva l’umanità di Gesù 
con l’immagine di una colomba (Lc 2, 2). Queste lingue di 
fuoco sono molto significative, poiché esprimono lo scio-
gliersi di una lingua, una “parlata”, fino ad allora stentata. 
L’azione dello Spirito scioglie le lingue degli apostoli che 
ora sono abilitati a mettersi a narrare le grandi opere di 
Dio. 
Appena venuta alla luce, la Chiesa già si mette a testi-
moniare a parole ciò che sperimenta. Nella sua straordi-
narietà, il dono linguistico fatto dallo Spirito santo può 
essere interpretato almeno in due modi: o gli apostoli si 
misero a parlare diverse lingue dell’epoca oppure, benché 
essi parlassero aramaico, i presenti di diverse nazional-
ità riuscivano comunque a sentirli nella propria lingua. 
In entrambi i casi, è lo Spirito a sospingere la Chiesa verso 
tutti i popoli. Se a Babele – come racconta Gn 11 – il pec-



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  95.

cato di orgoglio degli uomini aveva portato alla divisione 
e all’incomprensione tra i popoli, a Gerusalemme il dono 
dello Spirito del Risorto ha sospinto la Chiesa verso la ri-
unificazione, la comunione, la comunicazione nell’unica 
lingua che tutti comprendono, la lingua dell’amore evan-
gelico. Tuttavia, la comunione ecclesiale generata dal-
lo Spirito Santo non significa omologazione uniforme e 
soppressione delle differenze, come avviene nel racconto 
della torre di Babele: “Tutta la terra aveva un’unica lingua 
e uniche parole” (Gn 11, 1). Lo Spirito invece salvaguarda 
sempre le differenze personali e sospinge verso la comuni-
one dei diversi. La Chiesa che nasce dallo Spirito è unita 
nell’accoglienza delle differenze: “Ognuno li udiva parlare 
nelal propria linga”.

In questo racconto dunque si vedono due criteri fonda-
mentali che caratterizzano l’identità della Chiesa: un’ener-
gia dall’alto e una forza unificante nella salvaguardia delle 
diversità. 

a. La Comunità cristiana è prima di tutto testimone di un 
evento che avviene al suo interno e che non è essa stessa a 
generare, cioè è testimone che lo Spirito del Signore risorto 
sta operando in se stessa. Vi è una dynamis che non è a 
disposizione della volontà e dello sforzo umano e a cui 
non può sottrarsi. Può solo lasciarsi condurre. La Chiesa 
ha una radice soprannaturale, ma ha una visibilità storica, 
in quanto è un evento accaduto che continua ad accadere 
nella storia, ed è il Signore risorto che ora si manifesta me-
diante l’azione del suo Spirito.

b. L’evento del Risorto che si manifesta nello Spirito è una 
energia unificante, capace di valorizzare tutte le differenze 
tenendole insieme in forza dell’amore che quello Spiri-
to effonde nel cuore dei credenti. Mediante esso si attua 
l’universalità (cattolicità) della Chiesa. Il mistero del-
la Pentecoste riguarda “tutte le nazioni che sono sotto il 
cielo”. Certe tradizioni giudaiche avevano già attribuito 
una portata universale agli eventi del Sinai e la Thorà era 



96.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

destinata in linea di principio a tutti i popoli. In 
pratica però solo Israele l’aveva ricevuta e si ritene-
va che bisognava aggregarsi ad esso per far parte 
del popolo di Dio. La nuova economia dello Spiri-
to invece instaura l’universalità di questo popolo. 
Questa universalità si attuerà progressivamente 
mediante l’espansione missionaria, ma essa è in-
trinseca alla Chiesa in quanto è lo Spirito Santo 
che la muove. 
Nella Pentecoste viene in evidenza che l’economia 
dello Spirito non accetta più la supremazia di una 
lingua o di una cultura sulle altre: essa le assume 
tutte. Questo è il significato particolare del fatto 
che agli apostoli è stato concesso di “parlare in al-
tre lingue”, “nel linguaggio particolare” di ciascuno 
dei popoli ai quali dovranno portare testimonian-
za. Da quel momento non sarà più necessario farsi 
giudeo per godere dei privilegi dell’Alleanza; né 
sarà più necessario adottare la lingua o le usanze 
di un popolo piuttosto che quelle di un altro. 

Seconda matrice. La chiesa nasce dall’ascolto di una 
Parola testimoniale.

Subito dopo l’evento dell’effusione dello Spirito si 
alza Pietro e, con una parola decisa, dà l’interpre-
tazione dell’evento della Pentecoste (At 2, 14-36).4 
Il fatto che Pietro e gli altri cristiani parlino in 
pubblico e per di più “ad alta voce” porta in pri-
mo piano la trasformazione avvenuta in loro. Da 
timorosi, ora sono sorretti da una straordinaria 
sicurezza. Proprio come aveva promesso il Risor-
to, lo Spirito ha riabilitato gli apostoli a rendergli 
testimonianza.
Allora Pietro con gli Undici si alzò in piedi e a voce alta 
parlò a loro così: “Uomini di Giudea, e voi tutti abitanti di 
Gerusalemme, vi sia noto questo e fate attenzione alle mie 
parole. Questi uomini non sono ubriachi, come voi sup-
ponete: sono infatti le nove del mattino; 16accade invece 
quello che fu detto per mezzo del profeta Gioele: Avver-

4. Sul significato kerigma-
tico e sul valore storiogra-
fico o meno degli Atti degli 
Apostoli: cf J. Dupont, 
Studi sugli Atti degli Apo-
stoli, Paoline, Roma, 1971, 
pp. 71-82.



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  97.

rà: negli ultimi giorni – dice Dio – / su tutti effonderò il 
mio Spirito; / i vostri figli e le vostre figlie profeteranno, / 
i vostri giovani avranno visioni / e i vostri anziani faranno 
sogni. / E anche sui miei servi e sulle mie serve / in quei 
giorni effonderò il mio Spirito / ed essi profeteranno (At 
2., 14-18). 

A prendere la parola è Pietro, che non è più il dis-
cepolo disilluso per aver rinnegato Gesù nella pas-
sione. Fin da subito Pietro torna ad apparire come 
“il primo” del gruppo dei Dodici. Notiamo però 
che egli non prende la parola da solo, ma con gli 
altri apostoli. Pietro si mette a parlare in piedi e a 
voce alta (2,14). Questo suo modo di predicare è 
segno di autorevolezza e di franchezza pubblica: 
“Fratelli – dice, a un certo punto (2, 29) –, mi sia lecito 
dirvi francamente ... (μετὰ παρρησίας)”. 

La παρρησία 5 è l’atteggiamento che caratterizza la 
Chiesa delle origini e che deve rimanere come una 
qualità irrinunciabile della Chiesa di tutti i tem-
pi. Una franchezza di parola testimoniale che però 
non è solo di uno, ma appartiene a tutti in un lega-
me gerarchico che favorisce l’unità.
Pietro cerca dunque di rendere ragione del fatto 
straordinario che si è appena verificato. Fa cioè un 
tentativo di spiegazione di quest’irruzione dello 
Spirito nella sua vita e nella vita degli altri credenti 
in Cristo. Cita un antico oracolo del profeta Gio-
ele in cui Dio prometteva di effondere il suo Spirito 
su tutto il suo popolo. Ma ciò che sta più a cuore a 
Pietro è annunciare al popolo che lo ascoltava che 
la morte e la risurrezione di Cristo è un evento che 
ha valore salvifico universale. Inizia facendo notare 
che già in quell’antica profezia di Gioele Dio aveva 
manifestato il desiderio di salvare tutti gli uomini 
(At 2, 21). Dopo di che, punta dritto al centro della 
fede cristiana: effettivamente Dio è intervenuto per 
mantenere fede alla parola data e, mediante suo Fi-
glio crocifisso e risuscitato, ora offre a tutti la salvez-
za eterna con l’effusione dello Spirito di suo Figlio. 

5. La parola παρρησία, 
composta di πᾶν, tutto, e 
di ῥῆσις - ῥῆμα, parola, 
discorso, significa lette-
ralmente “libertà di dire 
tutto”. Ha una certa fre-
quenza nel testo greco del 
Nuovo Testamento dove 
indica il coraggio e la sin-
cerità della testimonianza 
senza lasciarsi intimorire. 
Perciò può essere tradotto 
con: franchezza nel parlare 
e fiducia/sicurezza nei giu-
dizi che chi parla sta espri-
mendo.



98.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

Uomini d’Israele, ascoltate queste parole: Gesù di Nàzaret – uomo 
accreditato da Dio presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e 
segni, che Dio stesso fece tra voi per opera sua, come voi sapete 
bene –, consegnato a voi secondo il prestabilito disegno e la pre-
scienza di Dio, voi, per mano di pagani, l’avete crocifisso e l’ave-
te ucciso. Ora Dio lo ha risuscitato, liberandolo dai dolori della 
morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere 
(At 2, 22-24). 

2. Questa verità centrale del cristianesimo – Gesù cro-
cifisso è stato risuscitato da Dio per la salvezza di tutti 
– non è la semplice comunicazione di un’informazione, 
ma, fin dalle origini della Chiesa, ha tutta la forza della 
testimonianza. Questo annuncio nella comunità cristiana 
non è solo informativa, ma assume la forma testimoniale 
dell’annuncio.
Questo Gesù, Dio lo ha risuscitato e noi tutti ne siamo testimoni. 
Innalzato dunque alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre 
lo Spirito santo promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete ve-
dere e udire (At 2, 32-33). 

3. Infine, osserviamo che Pietro – come tutti i predicatori 
delle origini – ricorre alle Scritture sacre d’Israele sia per 
interpretare l’evento singolare della morte e risurrezione 
del Cristo, sia per rendere ragione di ciò che sta avvenen-
do nella Chiesa in quel momento grazie al dono dello 
Spirito Santo. Pietro e, più in genere, la Chiesa delle orig-
ini capiscono che, per comprendere il senso salvifico dei 
fatti fondamentali della rivelazione di Gesù, è necessario 
farsi illuminare dalla rivelazione già comunicata da Dio 
nell’Antico Testamento, per il fatto che tale rivelazione è 
stata come un “pedagogo che ha condotto verso Cristo” 
(cf Gal 3, 24-25). Del resto, a riguardo di questo discerni-
mento della storia della salvezza attraverso la luce dell’An-
tico Testamento, Luca ha già raccontato, nel capitolo 24 
del suo Vangelo, che lo stesso Risorto aveva insegnato a 
farlo prima ai due discepoli di Emmaus (Lc 24,25-27) e 
poi soprattutto agli altri discepoli rintanati in preda alla 
paura nel cenacolo. 
Poi disse: 
“Sono queste le parole che io vi dissi quando ero ancora con voi: 
bisogna che si compiano tutte le cose scritte su di me nella legge di 



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  99.

Mosè, nei Profeti e nei Salmi”. Allora aprì loro la mente per com-
prendere le Scritture e disse loro: “Così sta scritto: il Cristo patirà 
e risorgerà dai morti il terzo giorno, e nel suo nome saranno pred-
icati a tutti i popoli la conversione e il perdono dei peccati, comin-
ciando da Gerusalemme. Di questo voi siete testimoni. Ed ecco, io 
mando su di voi colui che il Padre mio ha promesso; ma voi restate 
in città, finché non siate rivestiti di potenza dall’alto (Lc 24,44-49). 

SanPietro salda la promessa con il compimento, l’antico 
con il nuovo Testamento, il giudaismo con la uova via. 
Consapevole di ciò, Simon Pietro, 50 giorni dopo, ha 
compreso e ha cercato di far comprendere alla folla che lo 
stava ascoltando l’evento singolare che era si era verificato 
dopo la crocifissione di Gesù. Lo ha fatto prendendo le 
mosse dalla citazione del Salmo 16: 
Per questo si rallegrò il mio cuore ed esultò la mia lingua, e anche 
la mia carne riposerà nella speranza, perché tu non abbandonerai 
la mia vita negli inferi né permetterai che il tuo Santo subisca la 
corruzione. Mi hai fatto conoscere le vie della vita, / mi colmerai di 
gioia con la tua presenza (At 2,26-28).

Già prima di Gesù queste parole del Salmo erano state 
rilette nel giudaismo in senso messianico: i pii Ebrei ne 
avevano data una nuova interpretazione, mettendole non 
più sulle labbra dell’orante che le aveva scritte, ma sul-
le labbra dello stesso Messia, che da secoli si attendeva 
in Israele. Sarebbe stato il Messia futuro in preghiera ad 
esprimere a Dio la speranza di non essere abbandonato 
nella corruzione della morte e di non finire nel regno dei 
morti per sempre. Ma per Pietro il Messia tanto atteso 
non era altri che Gesù di Nazareth. Perciò, a Pentecoste, 
Pietro rilegge questo Salmo in riferimento a Gesù croci-
fisso e risorto, mostrando di aver compreso finalmente 
ciò che gli era capitato cinquanta giorni prima. In fondo 
Dio, risuscitando Gesù dai morti, aveva compiuto in Lui 
quanto diceva quel Salmo, ispirando l’antico credente che 
lo aveva composto.

4. La Parola ascoltata, segnata dalla dynamis dello Spirito, 
genera un effetto nel cuore degli ascoltatori. La Parola ef-
ficace non è quella informativa dell’uomo, ma quella che 
lo Spirito suscita sulla sua bocca:



100.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

All’udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dis-
sero a Pietro e agli altri apostoli: “Che cosa dobbiamo fare, 
fratelli?”. E Pietro disse loro: “Convertitevi e ciascuno di 
voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il per-
dono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito 
santo. Per voi infatti è la promessa e per i vostri figli e per 
tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamerà il Signore 
Dio nostro”. Con molte altre parole rendeva testimonianza 
e li esortava: “Salvatevi da questa generazione perversa!”. 
Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati 
e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone (At 2, 
37 - 41). 

Le prime parole della Chiesa appena nata “per opera 
dello Spirito Santo” a Pentecoste hanno un’efficacia 
immediata che attrae gli ascoltatori a convertirsi alla 
fede cristiana e rivelano l’essenzialità della connessio-
ne tra la fede e la testimonianza. La fede nasce dalla 
testimonianza e si comunica mediante una Parola 
che testimonia il Mistero di Dio all’opera. La testi-
monianza di Pietro, così franca e così rischiosa 
nella sua accusa esplicita agli uccisori di Cristo, 
provoca la coscienza degli ascoltatori e genera in 
loro la “trafittura del cuore”, cioè la percezione 
acuta dei propri peccati. Ma è chiaro che, fin da 
questo primo istante, nei cuori degli ascoltatori è 
all’opera lo Spirito Santo. Agostino osserverà: 
“Il suono delle nostre parole percuote le orecchie, ma il 
vero maestro sta dentro. Non crediate di poter apprendere 
qualcosa da un uomo. Noi possiamo esortare con lo strepi-
to della voce, ma se dentro non v’è chi insegna, inutile di-
viene il nostro strepito” (Agostino, Comm. 1 Gv 3, 13). 

Con le categorie dell’odierna filosofia del linguag-
gio, potremmo dire che, come traspare nitida-
mente da questo primo annuncio di Simon Pietro, 
la Chiesa non si limita a trasmettere informazioni, 
cioè a comunicare notizie su Gesù e la sua vita. 
La Chiesa usa piuttosto un linguaggio “performa-
tivo”: 6 ossia ciò che Pietro dice è in grado d’inci-
dere nei cuori e nei comportamenti delle persone e 
di trasformarne positivamente la vita per l’azione 
dello Spirito. 

6. “Performativo” in lin-
guistica è detto di enun-
ciazioni o verbi che non 
descrivono semplicemente 
un’azione né constatano 
un fatto (cioè: semplice-
mente informano), bensì 
si tratta di enunciati che 
coincidono con l’azione 
stessa (per es., do a questa 
nave il nome Tirrenia); 
oppure si tratta di verbi 
che, enunciati nella prima 
persona del presente indi-
cativo, realizzano l’atto che 
descrivono (per es. io ti 
battezzo, ordino, consacro, 
maledico). Si tratta di verbi 
“causativi”. Il termine, dif-
fuso dal linguista e filosofo 
J. L. Austin, nell’ambito 
della teoria degli atti lin-
guistici, è stato poi ripreso 
nel linguaggio giuridico 
per indicare enunciati 
costitutivi, nel momento 
stesso in cui vengono pro-
feriti, della situazione cui 
fanno riferimento (per es., 
la frase la seduta è tolta)., 
per indicare l’irrevocabili-
tà della sentenza.



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  101.

5. Il cambiamento di vita prende avvio da un gesto 
concreto: farsi battezzare “nel nome di Gesù Cris-
to”. Questo gesto rituale consisteva nell’immergere 
non solo mediante un atto esterno, ma misterico/
sacramentale la propria vita nella vicenda pasquale 
di Cristo, e fare così un tutt’uno con Cristo morto e 
risorto (cf Gal 3,27- 28), ottenendo da lui “il per-
dono dei peccati” e “la grazia dello Spirito”. Come 
Cristo – spiegherà Paolo – una volta morto, è stato 
sepolto, così il credente muore come “uomo vec-
chio” con i suoi peccati ed è sepolto nell’acqua, per 
poi rinascere con Cristo risorto a vita nuova orien-
tata alla salvezza eterna. Qui si vede abbozzata la 
connessione tra Parola e sacramento: connessione 
che si allarga nei Sommari degli Atti attorno alla 
carità, alla preghiera, all’Eucaristia.

c) Terza matrice. La comunità cristiana assume la 
prima struttura organizzativa attorno all’insegna-
mento degli apostoli, alla carità, alla preghiera, 
all’Eucaristia.7

La vita della prima comunità cristiana - nei co-
siddetti “sommari” degli Atti (2,42-47; 4,32-35 e 
5,12-16) - viene descritta “nella sua forma ideale” 
come “comunione” attorno all’assiduità dell’ascolto 
dell’insegnamento (didaché) degli Apostoli, nella 
“fractio panis” nelle case, e nella preghiera al Tem-
pio. Possiamo definirli i quattro pilastri della strut-
tura della Chiesa nascente.
Erano perseveranti nell’insegnamento degli apostoli e nel-
la comunione, nello spezzare il pane e nelle preghiere. Un 
senso di timore era in tutti, e prodigi e segni avvenivano 
per opera degli apostoli. Tutti i credenti stavano insieme e 
avevano ogni cosa in comune; 45vendevano le loro propri-
età e sostanze e le dividevano con tutti, secondo il bisogno 
di ciascuno. Ogni giorno erano perseveranti insieme nel 
tempio e, spezzando il pane nelle case, prendevano cibo 
con letizia e semplicità di cuore, lodando Dio e godendo 
il favore di tutto il popolo. Intanto il Signore ogni giorno 
aggiungeva alla comunità quelli che erano salvati. (At 2, 
42-47). 

7. Tutta questa parte è 
tratta da  J. Dupont, Stu-
di sugli Atti degli Apostoli, 
Paoline, Roma, 1971, pp. 
861-899.



102.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

1. L’insegnamento degli apostoli garanzia dell’autenticità 
dell’esperienza di fede.
La fedeltà all’insegnamento degli apostoli garantiva che 
la memoria di Gesù fosse proprio autentica. Gli apostoli, 
testimoni oculari, ne custodivano la memoria: 
“Con grande potenza gli apostoli rendevano testimonianza della 
risurrezione del Signore Gesù. E su tutti loro [c’era] grande benev-
olenza” (At 4, 33) 

e, di conseguenza, garantivano l’efficacia di quell’espe-
rienza di vita comune e sacramentale che metteva in con-
tatto con il dono di Dio rivelatosi in Gesù. Questi accenni 
costituiscono già un’apertura embrionale verso la succes-
sione apostolica e la funzione di testimoni dei successori 
degli apostoli, chiamati più tardi ἐπίσκοποι (1 Tim 3, 1), 
cioè custodi o sorveglianti della testimonianza originaria.

2. La fede in Cristo unisce i credenti in κοινωνία.
La Chiesa, che è nata dal mistero della Pasqua di Gesù, 
portato a pieno compimento nella Pentecoste, vive di 
questo stesso mistero salvifico nella storia, lo annuncia, 
a parole e con i fatti, e ne dischiude gli effetti positivi a 
tutti lungo il tempo. La Chiesa fa questo prima di tutto 
attraverso la sua stessa vita comunitaria. Luca utilizza il 
termine κοινωνία, “comunione”, per indicare le relazioni 
animate dalla carità, che si esprime soprattutto nel segno 
visibile ed espressivo della condivisione dei beni materia-
li (2, 44). La comunione non nasce dal basso dei fedeli, 
ossia dalla loro buona volontà o dal loro sforzo, ma dalla 
fede: il perno attorno cui si aggrega la comunità non sono 
affinità elettive o ideali di efficacia sociale, ma l’unica fede 
in Cristo come evento risolutore della storia personale e 
universale.
Merita un istante soffermarsi sul linguaggio proprio di 
Luca poiché è assai illuminante su questo tema. In At 2, 
44 si legge: “Avevano tutto in comune” e, in 4, 32: “Fra 
loro tutto era in comune”. Luca si compiace di descrivere 
l’unità dei beni della comunità, servendosi di linguaggi 
ellenistici. Non ci sarebbe da meravigliarsi che Luca scriv-
endo a lettori greci lo faccia presentando un ideale del-



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  103.

la prima comunità che risvegliasse l’interesse dei 
suoi lettori.8 Luca in realtà prospetta come reale 
un’ideale. Dice: “Vendevano le loro proprietà e i 
loro beni e ne dividevano il ricavato secondo il bi-
sogno di ciascuno” (At 2, 45; cf 4, 34-35). Di fatto 
dopo aver fatta questa generalizzazione Luca pre-
senta il gesto generoso di Barnaba e lo elogia come 
eccezionale. Perché lo presenta come eccezionale 
se doveva essere una pratica ordinaria e comune? 
Evidentemente ha generalizzato. A guidare la co-
munanza dei beni è dunque l’ideale cristiano pre-
sentato anche da Paolo nell’imitazione di Cristo:
 “Portate al colmo la mia gioia, nutrendo gli stessi senti-
menti: abbiate la stessa carità, siate unanimi (σύμψυχοι), 
abbiate un medesimo sentimento” (Fil 2, 2). 

E qui subentra una seconda connotazione idealis-
tica. L’essere “un cuore e un’anima sola” che Luca 
mette in luce nel secondo sommario (At 4, 32-35) 
è la stessa cosa che mostrarsi unanimi, cioè “uniti 
nell’anima” di Paolo. Qui l’ideale della “comunione 
dei beni” si sposta sul suo presupposto, ossia una 
“comunione delle anime” o l’amicizia tra i disce-
poli. Rispetto alla comunanza dei beni l’amicizia 
viene prima: è infatti l’accordo delle anime, la loro 
unità, che porta a mettere tutto in comune. Anche 
qui Luca ha parentele letterarie con testi letterari 
greci, da cui desume il linguaggio. Quando infat-
ti leggiamo che “Tutti coloro che erano divenuti 
credenti (οἱ πιστεύοντες: At 2, 44)” oppure “La 
moltitudine di coloro che erano venuti alla fede 
(οἱ πιστεύσαντες) erano un cuore solo e un’anima 
sola” troviamo un’eco del linguaggio sull’amicizia 
dell’epoca ellenistica.10 Vi è però una caratteristi-
ca di Luca, il quale evita con cura di chiamare i 
primi cristiani “amici”, mentre usa volentieri ques-
to vocabolo in altri contesti. Non li chiama nep-
pure con il nome di “fratelli”, ma crea un vocab-
olo apposta utilizzando il participio presente (οἱ 
πιστεύοντες: 2, 44) o il participio passato del verbo 

8. Probabilmente in filigra-
na Luca pensa agli ideali 
pitagorici (“per tutti tutto 
era comune e ugualmente 
nessuno possedeva nulla”: 
Giamblico, Vita Pyt. 30, 
168) o platonici (perché 
nella Repubblica Platone 
immagina che nella polis 
ideale dovrebbe praticarsi 
un comunismo integrale) 
oppure potrebbe riferirsi 
anche a pratiche comuni-
tarie dello stoicismo me-
dio in cui circolava l’idea 
di un ritorno alla natura 
come agli inizi dell’umani-
tà (“età d’oro”) in cui tutto 
era in comune e dove era 
“impossibile trovare un 
povero” (Seneca, Lett. a 
Lucilio 90, 38). Eusebio 
nelle sue Antiquitates Ju-
daicae XVIII, 20 descrive la 
vita degli esseni dicendo: 
“Possiedono i loro beni in 
comune e il ricco non gode 
in alcun modo di ciò che 
ha in più rispetto a chi non 
ha assolutamente nulla”. 
9. J. Dupont osserva: “Bi-
sogna perciò stare attenti a 
non generalizzare parten-
do da alcuni casi concre-
ti: è necessario guardarsi 
dall’amplificare la portata 
di un procedimento lette-
rario che attribuisce a tutti 
la condotta di alcuni. Ciò 
che deve attirare l’atten-
zione non è tanto il nu-
mero di coloro che hanno 
spinto la loro generosità 
fino all’eroismo, quanto il 
carattere esemplare della 
loro condotta. Sottoline-
ando il distacco dai beni 
dei primi cristiani, Luca 
obbedisce a un richiamo 
che l’aveva già guidato nel-
la composizione del Van-
gelo (quello della povertà 



104.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

πιστεύω (credere), che va tradotto con “i creden-
ti” o “coloro che erano venuti alla fede”. Che cosa 
si nasconde dietro a questo linguaggio? Evidente-
mente Luca pur usando il linguaggio dell’amicizia 
dell’ambiente greco, vuole evitare di far pensare che 
la κοινωνία sia l’esito di un’amicizia umana o di af-
finità elettive. Il legame che tiene insieme i credenti 
è invece la fede che li unisce nella loro comune ade-
sione al Cristo. E’ su questa fede che si fonda la loro 
comunione fraterna.

3. La frazione del pane 
Altro pilastro della vita della Chiesa è la cosiddet-
ta “frazione del pane”. Con questa espressione Luca 
evoca il racconto memoriale dell’ultima cena di 
Gesù e del mistero della sua morte e risurrezione. 
Primariamente non è la Chiesa che fa l’eucaristia, 
ma è l’eucaristia, cioè Cristo vivente, che fa la Chiesa. 

4. Continuità e singolarità del culto della Chiesa 
rispetto ad Israele 
La preghiera rimanda al fondamento teocentrico 
della comunità cristiana. Soprattutto da questo 
punto di vista, notiamo, in prima battuta, che i 
cristiani delle origini continuavano a frequentare 
il tempio di Gerusalemme. Da ebrei quali erano, 
sentivano forte la continuità con la tradizione d’Is-
raele, specialmente a livello cultuale. Ciò nonos-
tante, i cristiani celebravano il rito della “frazione 
del pane”, cioè dell’eucaristia, in abitazioni private. 
Ed era questa celebrazione il culto specifico di 
coloro che vivevano “la memoria di Cristo”. D’altra 
parte, questo spazio celebrativo era disponibile ad 
accogliere tutti i credenti in Cristo. 

5 Segni e prodigi nella Chiesa 
Affiora un’ultima caratteristica importante della 
Chiesa primitiva, costituita dal verificarsi in essa 
di prodigi e miracoli. 

evangelica)”. Tuttavia 
- continua Dupont - “l’i-
deale che Luca presenta 
non è precisamente quello 
della spoliazione dai beni 
e della povertà volontaria, 
ma quello di una carità che 
non può tollerare che vi si-
ano fratelli nell’indigenza. 
Non si rinuncia ai propri 
beni per desiderio di essere 
poveri, ma perché non ci 
siano poveri tra i fratelli”. 
10. Sempre in epoca elle-
nistica si parlava dell’ami-
cizia in questi termini: “E’ 
proverbiale la comunanza 
delle cose tra gli amici, 
poiché “l’amicizia [crea] 
uguaglianza” . “L’amicizia 
si manifesta nella comu-
nione” (Et. Nic. VIII, 11); e 
altrove Aristotele risponde 
a chi lo interrogava: “Chi è 
un amico? Un’anima sola 
che abita in due corpi”. 
L’espressione “erano un 
cuor solo e un’anima sola” 
riecheggia dunque quest’i-
dea che dell’amicizia che 
si aveva nel mondo greco 
ed è il modo di descrivere 
l’unione degli spiriti, senza 
riserve, che Luca attribui-
sce ai primi cristiani”.



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  105.

“Molti segni e prodigi avvenivano fra il popolo per opera degli 
apostoli. Tutti erano soliti stare insieme nel portico di Salomone; 
nessuno degli altri osava associarsi a loro, ma il popolo li esaltava. 
Sempre più, però, venivano aggiunti credenti al Signore, una mol-
titudine di uomini e di donne, tanto che portavano gli ammalati 
persino nelle piazze, ponendoli su lettucci e barelle, perché, quan-
do Pietro passava, almeno la sua ombra coprisse qualcuno di loro. 
Anche la folla delle città vicine a Gerusalemme accorreva, portan-
do malati e persone tormentate da spiriti impuri, e tutti venivano 
guariti. (At 5,12-16).

Qual è il valore di questo dato piuttosto straordinario 
per la Chiesa delle origini e, di conseguenza, che valore 
può avere per la Chiesa di oggi? Per intuirlo, possiamo 
partire dal principio dell’analogia della vita della Chiesa 
con la vita di Cristo. Questa analogia può valere anche 
per l’interpretazione dei miracoli, nel senso che come 
nell’esistenza terrena di Gesù, così anche nella vita della 
Chiesa, “prodigi e segni” del cielo sono possibili e, di fat-
to, accadono. Pur tuttavia, laddove accadono, avvengono 
sempre per il bene delle persone implicate e comunque 
in maniera funzionale – e mai in maniera alternativa – 
alla via della croce. In parole povere, potremmo dire che 
i miracoli nella vita di Cristo e della Chiesa sono coerenti 
al modo di rivelarsi del tutto paradossale di Dio, che ama 
manifestare la sua potenza salvifica prendendosi cura del-
la debolezza umana. Essi non sono gesti clamorosi di una 
potenza che si afferma, ma segni rivelatori della bontà di 
Dio che si manifesta come misericordia verso la debolezza 
umana.

Conclusione: la Chiesa opera dello Spirito di Cristo risorto

Dopo questa analisi sugli Atti degli Apostoli, possiamo ora 
in sintesi dire che il loro racconto ci rivela come la Chiesa 
sia opera dello Spirito del Risorto. Essa è stata concepita 
nella Pasqua di Cristo, ma è venuta alla luce a Pentecoste. 
Lo Spirito donato dal Signore risorto ha spinto i creden-
ti in lui a raccontarne il mistero della vita e soprattutto 
della morte e risurrezione. Questo annuncio ha suscitato 
una comunità che ha cominciato a vivere di fede in Cris-
to, restando ben fondata sui pilastri dell’insegnamento 



106.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

apostolico, dell’eucaristia, della comunione fraterna e 
della preghiera; pilastri in cui si esprime, da un lato, la 
perseveranza a vivere di Gesù, con Gesù e come Gesù, 
cioè “in memoria di Lui, e, dall’altro, la sua disponibilità 
ad accogliere al suo interno – secondo la volontà salvifica 
universale di Dio – non solo gli Ebrei, ma anche tutti gli 
altri uomini, che avessero creduto in Cristo Gesù. 
Da questo capitolo degli Atti abbiamo scoperto come 
dev’essere la Chiesa per essere ciò a cui è chiamata. Da 
questo dato di fede si può risalire all’identità permanen-
te della Chiesa: a ciò che la Chiesa è chiamata ad essere 
sempre. La Chiesa è senza dubbio una realtà personale e 
sociale, perché fatta di persone concrete all’interno di storie 
e culture differenti, uomini e donne di fede che fanno un 
tutt’uno con Cristo fino ad esserne, lungo la storia, il corpo 
visibile nel mondo. Ma primariamente, la Chiesa è divina, 
perché è opera dello Spirito Santo. La caratteristica della 
Chiesa è di essere una struttura umana che porta in sé 
la grazia di Dio. In questa dicitura vi è una dinamica in-
terna che può apparire paradossale, ma è coerente con il 
mistero dell’Incarnazione, dove l’umano è coinvolto con 
il divino, ma che se si vuole essere fedeli alla natura della 
Chiesa si deve mantenere questa dialettica senza svalutare 
uno dei due poli dialettici.

2. La Chiesa dal plurale al singolare: immagini 
neotestamentarie

Abbiamo osservato che i cristiani hanno cominciato ad 
indicare le loro riunioni con un termine nuovo: “ekkle-
siai toù Theoù”, “adunanze convocate da Dio”. Queste 
adunanze si svolgono in diversi luoghi, per cui si parla di 
“chiese” al plurale per indicare le diverse comunità cris-
tiane sparse nelle città dove il Vangelo predicato aveva 
generato uno o più gruppi di credenti. 
1. Nel Nuovo Testamento però il termine “Chiesa” in alcu-
ni casi viene usata al singolare non già per dire una chiesa 
localizzata in un luogo fra le tante, ma per affermare che 
se c’è una chiesa a Corinto, a Efeso o a Roma, in realtà 
nella sua dimensione profonda la Chiesa è una sola realtà. 



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  107.

Questo appare soprattutto nelle Lettere agli Efesini, 
ai Colossesi, in parte anche in Apocalisse e per tre 
volte in Atti (At 12, 1; 2, 10. 28; Ef 1, 22; 3, 10.21; 5, 
2-29. 32; Col 1, 18.24; 2, 19).11 
L’insieme di tutti i credenti in Gesù, e quindi l’in-
sieme delle chiese, è semplicemente “la Chiesa”. Il fon-
damento di questo modo di considerare i tanti rag-
gruppamenti di cristiani, sparsi nei posti più svariati, 
come una sola realtà o un unico soggetto collettivo, 
sta nella convinzione che ciascuno di essi e tutti essi 
insieme esistono come tali solo in forza di un rappor-
to profondo con il Cristo. E questo non nel senso pu-
ramente aggregativo in quanto tutte queste persone 
sono associate tra loro dal fatto di credere in Gesù, 
ma molto di più, nel senso che esse, credendo in 
Gesù, si sentono così unite a Lui da formare come 
un unico organismo vivente. A questo punto non 
conta più essere di questa o di quella chiesa, perché 
a qualunque chiesa particolare si appartenga, si vive 
come membra vive di un unico corpo che è il Cristo 
stesso. 
In questa visione della chiesa vi è un passaggio da 
uno sguardo di tipo sociologico e empirico ad uno di 
tipo mistico, cioè generato da una fede unificante ca-
pace di far percepire le persone più diverse unite da un 
vincolo che non sono loro a decidere, ma nel quale si 
ritrovano in forza di un disegno misterioso di Dio. Si 
sentono convocati da Dio, non perché di stirpe ebra-
ica, bensì per la fede in Gesù.
Nei testi neotestamentari domina di fatto un’atmos-
fera di grande stupore e di emozione fra i cristiani, i 
quali, nel caso degli ebrei, respirano la gioia di essere 
passati dalla schiavitù della Legge alla libertà dei figli 
di Dio, e nel caso dei pagani convertiti, di esser stati 
sottratti alle tenebre dell’ignoranza e della lontananza 
da Dio all’intimità filiale con lui (cf Ef 2, 1-10). Tutti 
si sentono uniti nella comunione, che non sono loro 
a generare, ma che lo Spirito genera in loro facendoli 
sentire in unità tra loro grazie al Cristo e con il Cristo. 

11. B. Prete, L’ecclesio-
logia della Lettera agli 
Efesini, in Sacra Doctrina 
37 (1992) 133-195; I. De 
La Potterie, Le Christ, 
Plerôme de l’Église, in Bi-
blica 58 (1977) 500-524; H. 
Schlier, La Chiesa secon-
do la Lettera agli Efesini, in 
Id. Il tempo della Chiesa, 
Il Mulino, Bologna 1965, 
255-297; P. Benoît, Corpo, 
capo e pleroma nelle lettere 
della Prigionia, in Esegesi e 
teologia I, Paoline, Roma 
1961, pp. 397-460; Ib. L’u-
nità della Chiesa secondo 
l’epistola agli Efesini, in 
Esegesi e teologia II, Pao-
line, Roma 1971, pp. 509-
542.



108.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

2. Per esprimere questo gli scrittori si servono della meta-
fora e dell’immagine, grazie alle quali si può esprimere la 
ricchezza di una realtà senza comprimerla nelle maglie 
dei concetti. In tal modo la Chiesa si illumina sotto molti 
aspetti, descrivendo però con maggiore efficacia il fon-
damento di una unità con Cristo e tra i credenti. Tutte 
queste immagini la Lumen Gentium n. 6 le riassume così:
“La Chiesa è un ovile, la cui porta unica e necessaria è Cristo (cfr. 
Gv 10,1-10). È pure un gregge, di cui Dio stesso ha preannunziato 
che ne sarebbe il pastore (cfr. Is 40,11; Ez 34,11 ss), e le cui pecore, 
anche se governate da pastori umani, sono però incessantemente 
condotte al pascolo e nutrite dallo stesso Cristo, il buon Pastore e 
principe dei pastori (cfr. Gv 10,11; 1 Pt 5,4), il quale ha dato la vita 
per le pecore (cfr. Gv 10,11-15).

La Chiesa è il podere o campo di Dio (cfr. 1 Cor 3,9). In quel cam-
po cresce l’antico olivo, la cui santa radice sono stati i patriarchi e 
nel quale è avvenuta e avverrà la riconciliazione dei Giudei e del-
le Genti (cfr. Rm 11,13-26). Essa è stata piantata dal celeste agri-
coltore come vigna scelta (Mt 21,33-43, par.; cfr. Is 5,1 ss). Cristo 
è la vera vite, che dà vita e fecondità ai tralci, cioè a noi, che per 
mezzo della Chiesa rimaniamo in lui, e senza di lui nulla possiamo 
fare (cfr. Gv 15,1-5).

Più spesso ancora la Chiesa è detta edificio di Dio (cfr. 1 Cor 3,9). Il 
Signore stesso si paragonò alla pietra che i costruttori hanno riget-
tata, ma che è divenuta la pietra angolare (Mt 21,42 par.). Sopra 
quel fondamento la Chiesa è costruita dagli apostoli (cfr. 1 Cor 
3,11) e da esso riceve stabilità e coesione. Questo edificio viene chi-
amato in varie maniere: casa di Dio (cfr. 1 Tm 3,15), nella quale 
cioè abita la sua famiglia, la dimora di Dio nello Spirito (cfr. Ef 
2,19-22), la dimora di Dio con gli uomini (cfr. Ap 21,3), e soprat-
tutto tempio santo, il quale, rappresentato dai santuari di pietra, è 
l’oggetto della lode dei santi Padri ed è paragonato a giusto titolo 
dalla liturgia alla città santa, la nuova Gerusalemme. In essa infatti 
quali pietre viventi veniamo a formare su questa terra un tempio 
spirituale (cfr. 1 Pt 2,5). E questa città santa Giovanni la contem-
pla mentre, nel momento in cui si rinnoverà il mondo, scende dal 
cielo, da presso Dio, “ acconciata come sposa adornatasi per il suo 
sposo “ (Ap 21,1s).

La Chiesa, chiamata “ Gerusalemme celeste “ e “ madre nostra “ 
(Gal 4,26; cfr. Ap 12,17), viene pure descritta come l’immacolata 
sposa dell’Agnello immacolato (cfr. Ap 19,7; 21,2 e 9; 22,17), spo-
sa che Cristo “ ha amato.. . e per essa ha dato se stesso, al fine di 



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  109.

santificarla “ (Ef 5,26), che si è associata con patto indissolubile ed 
incessantemente “ nutre e cura “ (Ef 5,29), che dopo averla purifica-
ta, volle a sé congiunta e soggetta nell’amore e nella fedeltà (cfr. Ef 
5,24), e che, infine, ha riempito per sempre di grazie celesti, onde 
potessimo capire la carità di Dio e di Cristo verso di noi, carità che 
sorpassa ogni conoscenza (cfr. Ef 3,19). Ma mentre la Chiesa com-
pie su questa terra il suo pellegrinaggio lontana dal Signore (cfr. 2 
Cor 5,6), è come un esule, e cerca e pensa alle cose di lassù, dove 
Cristo siede alla destra di Dio, dove la vita della Chiesa è nascosta 
con Cristo in Dio, fino a che col suo sposo comparirà rivestita di 
gloria (cfr. Col 3,1-4).

Quest’ultima immagine della Chiesa-sposa è quella più pregnante 
poiché è stata lungo elaborata e utilizzata nella storia della rivelazi-
one. I profeti hanno insegnato la delicatezza del rapporto di Dio 
con il suo popolo con questa immagine: Os 1-3; Ez 16; Is 54, 5-7; 
Ger 3, 6,12. La comunità cristiana la riprende per descrivere la 
gioia dell’evento cristiano paragonato ad una giovane che scopre di 
essere amata e presa in sposa. La donna del tempo, se non veniva 
sposata, si sentiva vittima di un destino crudele, quello di una vita 
senza figli, senza futuro, senza amore e senza senso. La Chiesa in-
vece è come una donna profondamente amata, gioiosamente spo-
sata da Cristo e ricca di figli (2 Cor 11, 2; Ef 5, 26-27; Ap 21, 2.9).

3. La Lettera agli Efesini: la presa di coscienza 	
    univesalizzante della Chiesa

  Questo processo di approfondimento del “sentimento 
dell’essere Chiesa”, quale evento di salvezza che prolunga 
il mistero di Cristo nella storia, vissuto dai cristiani della 
prima generazione trova il suo vertice nella Lettera agli 
Efesini. Qui il termine “chiesa” ha raggiunto il culmine del 
processo astrattivo di universalizzazione, venendo presenta-
ta come entità universale (cattolica), unica e personificata. 

In base a Ef 1, 4. 9. 11 la Chiesa - osserva H. Schlier - “non 
è un prodotto della storia. Il suo essere precede nel tempo 
la creazione ed ha il suo fondamento nell’anticipata volo-
ntà d’amore di Dio, il cui disegno è che l’universo venga 
riunito in modo nuovo e definitivo in Cristo come sotto 
un solo capo (1, 10). Perciò in Cristo, nel quale è posta la 
compiacenza di Dio, viene raggiunta la pienezza dei tem-
pi (1, 9). ... Ognuno è in questo modo, ebreo o pagano (3, 



110.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

10), raggiunge il suo scopo in Cristo di “essere in 
Lui ... santo e immacolato agli occhi di Dio” (1, 4); 
e perciò ognuno è definito per l’eternità dall’amore 
di Dio che ci vuole figli suoi nel legame con Cristo 
Gesù (1,4)”. 12

1.  L’ecclesiologia della Lettera agli Efesini

Nella Lettera agli Efesini, dunque, il tema della 
Chiesa non è trattato occasionalmente, ma ne è 
l’obiettivo primario, venendone descritta con nuovi 
mezzi espressivi come il sostantivo πλήρωμα, op-
pure con termini già noti, ma caricati di nuovo sen-
so come ἐκκλησία (ricorre 9 volte), τὸ σῶμα αὐτοῦ 
(corpo di Cristo), κεφαλὴ (testa e capo). 
L’intenzione ecclesiologica traspare dalla sua stes-
sa forma letteraria, che non ha i caratteri di una 
lettera inviata a una comunità particolare, con 
propri problemi e tensioni, ma si presenta con un 
carattere impersonale e per la sua istanza dottrina-
le. Dato questo timbro impersonale, alcuni hanno 
anche pensato che si tratti di una lettera “enciclica” 
(o circolare) inviata a più chiese, a cui poi sarebbe 
stato data l’intestazione alla comunità particolare 
di Efeso. Quello che però ci interessa è vedere il 
modo con cui viene qui presentata la Chiesa.
Nella lettera Efesini vi è un intreccio tra cristolo-
gia e ecclesiologia: Gesù Cristo è il perno su cui 
si costruisce il pensiero della Chiesa. Senza di lui 
non ci sarebbe la Chiesa, né la Chiesa sarebbe 
quella che è. I due temi sono intrecciati. Due pas-
saggi significativi di questo intreccio sono: 
“In lui (Cristo) tutta la costruzione cresce ben ordinata per 
essere tempio santo nel Signore; in lui anche voi venite ed-
ificati insieme per diventare abitazione di Dio per mezzo 
dello Spirito” (Ef 2, 21-22). 

“Al contrario, agendo secondo verità nella carità, cerchia-
mo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che è il capo, 
Cristo. Da lui tutto il corpo, ben compaginato e connesso, 
con la collaborazione di ogni giuntura, secondo l’energia 

12. H. Schlier, La Chiesa 
secondo la Lettera agli Efe-
sini, in Id. Il tempo della 
Chiesa, Il Mulino, Bologna 
1965, 255.



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  111.

propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella 
carità (Ef 4, 15-16).

Questo rapporto tra Cristo e la Chiesa, dunque, è il dato 
caratterizzante dell’immagine della Chiesa di Efesini: in 
Cristo poggia e si sviluppa l’edificio dei credenti. Esso è 
presentato sotto tre aspetti caratteristici: la ricapitolazione 
di Ef 1, 10; la Chiesa corpo di Cristo; il pléroma.

a. La ricapitolazione (ἀνακεφαλαιώσις) dell’universo in Cristo

In lui, mediante il suo sangue, abbiamo la redenzione, il perdono 
delle colpe, secondo la ricchezza della sua grazia.Egli l’ha riversata 
in abbondanza su di noi con ogni sapienza e intelligenza, facendoci 
conoscere il mistero della sua volontà, secondo la benevolenza che in 
lui si era propostoper il governo della pienezza dei tempi: ricondurre 
al Cristo, unico capo (ἀνακεφαλαιώσασθαι), tutte le cose (Ef 1, 7-23)

“Il Padre del Signore nostro Gesù Cristo, il Dio della gloria ... illu-
mini gli occhi del vostro cuore per farvi comprendere a quale sper-
anza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredità 
fra i santi e qual è la straordinaria grandezza della sua potenza ver-
so di noi, che crediamo, secondo l’efficacia della sua forza e del suo 
vigore. ... Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi e lo ha dato 
come capo alla Chiesa (ἔδωκεν κεφαλὴν τῇ ἐκκησίᾳ) su tutte le cose: 
essa è il corpo di lui, la pienezza (τὸ πλήρωμα) di colui che è il per-
fetto compimento di tutte le cose (Ef 1, 18-23).

Il verbo ἀνακεφαλαιώσασθαι significa alla lettera “ricapito-
lare”, cioè riassumere, compendiare, oppure: riprendere 
da capo, iniziare un nuovo capitolo, rinnovare. Esso indica 
un centro/perno attorno cui vi è aggregazione e organiz-
zazione unitaria, come un magnete che attrae tutto (mondo 
creato) a sé; e nello stesso tempo indica come il contatto 
con questo centro rinnova e dà nuovo vigore alle realtà che 
vi sono coinvolte. Il termine è composto del termine κεφαλὴ 
(testa/capo): il che significa che, come in un corpo, ciò che 
dirige tutto è la testa, altrettanto è di Cristo rispetto alla 
Chiesa. Tutto deve essere raccolto in Cristo come unificato 
ad un unico capo/testa, da cui provengono tutti gli impulsi 
regolatori dell’intero corpo. La ricapitolazione in Cristo sig-
nifica dunque che tutto l’universo è riassunto e compendiato 
in lui e da lui tutto fluisce in vita rinnovata e trasfigurata. 
Cristo Signore dell’universo donato alla Chiesa 



112.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

b. Chiesa, corpo di Cristo

Altro elemento fortemente accentuato è l’applicazione di 
“corpo di Cristo” alla Chiesa: infatti in Ef 1, 22-23 si affer-
ma, parlando di Cristo, che 
“questi è stato costituito su tutte le cose a capo della Chiesa, la quale 
è il suo corpo”. 

Anche in Col 1, 18 il concetto è ripetuto. Nel corpus pro-
topaolino il tema del corpo è varie volte applicato alla 
Chiesa osservandola in se stessa come un organismo ben 
articolato : 
“ ... il corpo non risulta di un solo membro, ma di molte membra 
... molte sono le membra, ma uno solo è il corpo. ... Ora voi siete 
il corpo di Cristo e sue membra, ciascuno per la sua parte” (1 Cor 
12, 14-27). 

Nelle lettere deuteropaoline di Col. e Ef. invece la metafo-
ra del corpo - preso come un tutto unitario - viene messo 
in relazione al capo (κεφαλὴ) che è Cristo, dal quale 
“tutto il corpo riceve sostentamento e coesione per mezzo di giun-
ture e legami, realizzando così la crescita secondo il volere di Dio” 
(Col 2, 19).

 E similmente in Ef 4, 15-16 si dice che 
“agendo secondo verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni 
cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo. Da lui tutto il corpo, ben 
compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura, 
secondo l’energia propria di ogni membro, cresce in modo da edi-
ficare se stesso nella carità”. 

Da queste espressioni emerge la duplice immagine di 
Cristo-capo e della Chiesa-corpo: da Cristo capo deriva 
tutta l’energia di vita comunionale, che riversa la sua vita 
divina sulla compagine ecclesiale, la quale resta unificata 
e fluida nella ricca articolazione interna in forza dell’azi-
one dello Spirito come è detto in Ef 4, 4-6:
Un solo corpo e un solo Spirito, come una sola è la speranza alla 
quale siete stati chiamati, quella della vostra vocazione; 5un solo 
Signore, una sola fede, un solo battesimo.6Un solo Dio e Padre di 
tutti, che è al di sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed è presente 
in tutti. 7A ciascuno di noi, tuttavia, è stata data la grazia secondo la 
misura del dono di Cristo (Ef 4, 4-6).



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  113.

In questo passo “un solo Spirito” (con la S maius-
cola) - sulla base di Ef 2, 18 e 22 - va inteso come lo 
Spirito Santo (o Spirito del Risorto)  che conserva 
l’unità della Chiesa e ne costituisce la vita di amore 
(agapica) che viene scambiata nelle relazioni tra i 
credenti. In forza di questa Presenza dello Spirito 
devono essere superate tutte le barriere divisorie, 
gli steccati, che le potenze mondane (che opera-
no nelle pulsioni primarie di ogni uomo, le quali 
spingono all’affermazione di sé, cioè sono animate 
dallo spirito del “potere” che vuole sovrastare gli 
altri (Ef 2, 2-4; 11-12). Poiché nella carne del Cris-
to, là sua croce, ha crocifisso ogni divisione e ab-
battuto ogni muro divisorio (Ef 2, 14-18).
Egli infatti è la nostra pace, Colui che di due ha fatto una 
cosa sola, abbattendo il muro di separazione che li divide-
va, cioè l’inimicizia, per mezzo della sua carne. Così egli ha 
abolito la Legge, fatta di prescrizioni e di decreti, per creare 
in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo, facendo la pace, 
e per riconciliare tutti e due con Dio in un solo corpo, per 
mezzo della Croce, eliminando in se stesso l’inimicizia. Egli 
è venuto ad annunciare pace a voi che eravate lontani, e 
pace a coloro che erano vicini. Per mezzo di lui infatti possi-
amo presentarci, gli uni e gli altri al Padre in un solo Spirito.

c. Chiesa, pienezza del Cristo

Infine la Chiesa come corpo di Cristo è definita 
“la pienezza (τὸ πλήρωμα) di colui che si realizza 
interamente in tutte le cose” (Ef 1, 12). “Questa 
dichiarazione costituisce il testo ecclesiologico più 
ardito e significativo della lettera”.13 Il sostantivo 
πλήρωμα può avere un doppio significato. Può in-
dicare: ciò che riempie, ciò che porta a compimen-
to (in senso attivo) nel senso di “completamento”: 
in questo senso la Chiesa porta a compimento il 
Cristo, nel senso di Paolo, il quale dice che porta a 
compimento ciò che manca alle sofferenze di Cris-
to (Col. 1, 24). E’ l’interpretazione di molti Padri 
(Giov. Cris. In Eph. Hom. 3). Può anche essere inter-
pretato in senso passivo di “pienezza”, cioè l’essere 

13. B. Prete, L’ecclesiolo-
gia della Lettera agli Efe-
sini, in Sacra Doctrina 37 
(1992) 173.



114.  Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline

stato riempito (lat. plenitudo): così traduce anche la CEI. 
In realtà le due formule non si escludono. Esse indicano 
che con la Chiesa vi è una “compiutezza”. Ma concreta-
mente che vuol dire che la Chiesa è la compiutezza del 
Cristo? Ci possiamo allargare nell’interpretarne il signifi-
cato alla luce della storia della salvezza. Nella Chiesa cioè 
si ha il compimento dell’avventura extra-trintaria del Fi-
glio, in quanto in essa circola l’agape del Cristo che Paolo 
si compiace di vedere tra gli Efesini (Ef 1, 15-16). Lo scopo 
dell’incarnazione infatti è di “umanizzare” la creazione 
secondo l’amore trinitario: l’agape trinitaria di Dio vuole 
agire nel mondo e abitare tra gli uomini. Il cristianesimo 
è l’unica forma di religione che pone la prossimità con 
il fratello allo stesso livello della relazione con Dio. Far-
si prossimi ai fratelli vuol dire rendere servizio a Dio: 
“L’avete fatto a Me!” (Mt 25). Possiamo perciò dire che la 
Chiesa è il compimento della dinamica propria dell’Incar-
nazione. In Gesù Dio si è fatto prossimo all’uomo, ha preso 
la sua carne per rendere l’umanità - ogni uomo -  secondo 
quell’adesione amorosa con cui Lui l’aveva creata e rispet-
to alla quale l’uomo, sospettando dell’amore di Dio verso 
di lui, si è deformato. Il peccato è questa deformazione. 
La grazia del Cristo è consiste nella riabilitazione dell’uo-
mo al disegno originario. La Chiesa perciò che vive “nella 
santità e nella grazia” è la carne del Cristo, cioè mostra 
il compimento del mistero dell’Incarnazione, morte e ri-
surrezione del Cristo. Quando un uomo vive in Cristo e 
per Cristo l’umano arriva al suo compimento: e questo 
compimento - diciamolo in modo immaginifico - sono 
tutti quei brandelli di Chiesa che nel concreto della storia 
tentiamo di realizzare. E’ vero che la Chiesa terrestre è in 
via di compimento e tende alla Chiesa escatologica, però 
- come dice un proverbio malgascio - “se oggi siamo ves-
titi di stracci, stiamo però tessendo l’abito nuziale” della 
Chiesa celeste. Nella Chiesa possiamo dire si anticipa la 
realizzazione del sogno di Dio di vedere tutti i suoi figli 
riuniti nel Figlio come polo di aggregazione dell’immenso 
popolo di Dio. La Chiesa è questo spazio visibile, control-
labile, alla portata di tutti, dove la storia della salvezza è 



Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline  115.

resa esperimentabile come “pienezza” del Cristo, 
suo “compimento”.
Il primato comunque è di Cristo capo, cioè Si-
gnore di tutto, è donato alla Chiesa (Ef 1, 22): in 
questo modo risulta chiaro che Cristo è più grande 
della Chiesa, in quanto essa non può autoprodurre 
la charitas e la charis, ma solo riceverle. La pienez-
za, infatti, è di colui che riempie di sé ogni cosa, 
la pienezza è quella che Cristo opera nella Chie-
sa, portandola a compimento come luogo quindi 
privilegiato, ma non esclusivo, per riconoscere il 
primato di Cristo, il quale - secondo l’immagine 
dell’Ecclesiam suam di Paolo VI dei cerchi concen-
trici a partire da Cristo centro - tende a coinvolge-
re tutti gli uomini e l’universo. 
“Se Gesù Cristo non è la sua pienezza, la Chiesa è miserabile. La 
Chiesa è sterile se lo Spirito di Gesù Cristo non la feconda. Il suo 
edificio crolla se Gesù non ne è l’architetto; e se il suo Spirito non 
è il cemento che tiene insieme le pietre vive con cui è costruito”.14

14. H. De Lubac, Medi-
tazione sulla Chiesa, Jaca 
Book, Opera Omnia 8, Mi-
lano 1987, p. 147.



116.  Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni

Capitolo quarto
 LA COMUNITÀ CRISTIANA RIPENSA SE STESSA 

NEL VANGELO DI GIOVANNI

Senza entrare nella complessa vicenda della formazione 
del Vaangelo di Giovanni è riconosciuto da tutti che la 
stesura di questo Vangelo ha avuto un lungo processo. Il 
punto di partenza è l’esperienza di vita con Gesù alla quale 
si ancorano nel racconto i fatti narrati, assieme a un tipico 
modo simbolico di interpretare i ricordi. La fase finale ci 
presenta la visione complessiva di questa comunità che 
ripensa le proprie sorgenti e, alla luce di questa riscoperta 
delle origini, può così rinnovare la propria fede in modo 
da potrla testimoniare.  A noi interessa il modo con cui 
viene presentata la Chiesa.

1. La nascita e l’embrione della Chiesa 	     
sulla Croce

Nel Vangelo giovanneo la Chiesa costituisce l’ordito di 
fondo che viene in evidenza ogni volta che viene rac-
contato il rapporto dei discepoli con Gesù. Essa è pre-
sentata nel suo atto di nascita là sulla Croce con l’effusione 
dello Spirito sul suo primo embrione, rappresentato dalla 
“madre” e dal discepolo amato; ma è anticipata nel te-
stamento che Gesù consegna ai discepoli prima della 
passione. Essa è chiamata a rigenerarsi nell’unità, dopo 
il tradimento dei discepoli, attraverso lo Spirito che Gesù 
Risorto effonde su di loro, abilitandoli alla missione. Poi, sia 
pur debolmente, è lasciata trasparire nella sua organizza-
zione ministeriale e, in modo più accentuato, nella di-
mensione sacramentale e missionaria. 
Per san Giovanni dunque, la Chiesa nasce sul Calvario, 
dove “i figli dispersi di Israele sono riportati all’unità” 
(profezia inconsapevole di Caifa:  Gv 11, 51-52). Questo 
è anche il senso dell’episodio della tunica senza cucitura 
(Gv 19, 23-24): 
“Il sacramento dell’unità, il vincolo dell’unione indivisibile, è pre-
sentato nel vangelo con la narrazione simbolica della tunica di 



Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni   117.

Nostro Signore Gesù Cristo non viene né divisa, né strap-
pata a pezzi, ma essi la tirano a sorte per sapere chi potrà 
indossare Cristo. La veste deve essere ricevuta nella sua 
interezza, intatta; deve essere posseduta come un bene 
personale ... Non si può possedere la veste di Cristo se si 
arriva a scindere e a dividere la Chiesa di Cristo”.1

A questo episodio segue la scena che “porta a com-
pimento” il segno della tunica e cioè il fatto che 
Gesù morente consegna reciprocamente il disce-
polo alla madre e la madre al discepolo (Gv 19, 
25-27) mediante l’effusione dello Spirito. Giovanni 
non dice, come Marco e Luca, che Gesù “spirò” 
(ἐξέπνευσεν) o come Matteo “rilasciò il respiro” 
(ἀφῆκεν τὸ πνεῦμα), ma παρέδοκεν τὸ πνεῦμα 
(“consegnò - effuse lo Spirito”). Questo linguaggio, 
secondo la simbologia giovannea, indica Gesù che 
consegna lo Spirito Santo alla comunità dei disce-
poli. 
La comunità del nuovo popolo nasce dunque dalla 
Croce, ovvero dal principio materno e filiale (“Ecco 
tua madre” - “Ecco tuo figlio”) che è all’origine 
della generazione del primo abbozzo di comunità. 
Quello Spirito che ha generato il Figlio del Padre 
nel seno di Maria, ora - effuso dalla Croce - genera 
la nuova comunità. A Cana Maria era all’origine 
della fede dei discepoli come comunità (Gv 2,11). 
Ora ai piedi della croce è ancora lei che presiede al 
compimento delle nozze di Gesù con il suo popo-
lo, grazie all’amore sacrificale che il Figlio esprime 
sulla Croce. Gesù muore “al fine di riportare in 
unità i figli dispersi di Dio” (Gv 11, 52), cioè per 
realizzare l’unità del popolo di Dio, perché l’unità è 
il segno della vita che fiorisce. Sulla croce si realizza, 
come nel suo nucleo embrionale, quel movimento 
di amore agapico che genera la riconciliazione della 
creazione intorno al Figlio, e quindi siamo di fronte 
al primo nucleo della Chiesa quale unità nel Cristo. 
Non solo, ma più oltre Giovanni continuerà, nel 
suo linguaggio simbolico, ad esplicitare che è dal 
“costato aperto” di Cristo che derivano i sacramen-

 1. Cipriano, De unitate ec-
clesiae catholicae, 7, PL 4, 
520-521

2. Gv 14, 15-18: l’invio 
dello Spirito di Verità. “Se 
mi amate, osserverete i 
miei comandamenti; e io 
pregherò il Padre ed egli 
vi darà un altro Paràclito 
perché rimanga con voi 
per sempre, lo Spirito della 
verità, che il mondo non 
può ricevere perché non lo 
vede e non lo conosce. Voi 
lo conoscete perché egli 
rimane presso di voi e sarà 
in voi. Non vi lascerò orfa-
ni: verrò da voi”. 
Gv 14, 26: lo Spirito Santo 
memoria della Chiesa. “Il 
Paràclito, lo Spirito Santo 
che il Padre manderà nel 
mio nome, lui vi insegnerà 
ogni cosa e vi ricorderà 
tutto ciò che io vi ho det-
to”. 
Gv 15, 26-27: lo Spirito 
nella lotta dei discepoli 
contro il mondo nel rende-
re testimonianza di Gesù. 
“Quando verrà il Paràclito, 
che io vi manderò dal Pa-
dre, lo Spirito della verità 
che procede dal Padre, egli 
darà testimonianza di me; 
e anche voi date testimo-
nianza, perché siete con 
me fin dal principio”.



118.  Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni

ti che generano la Chiesa: l’acqua del battesimo (e 
anche l’acqua dello Spirito) e il sangue del sacrifi-
cio di Cristo (Eucaristia). 

2. Dimensione pneumatica della Chiesa

Frutto della Pasqua, che si snoda dall’annuncio 
della croce fino al ritorno di Gesù presso il Padre, 
è l’invio dello Spirito ai discepoli (cf i cinque logia 
sullo Spirito Paraclito in Gv 14-16).2 
Giovanni presenta la comunità post-pasquale to-
talmente vivificata e guidata dallo Spirito, il quale 
fa ricordare e comprendere tutta la rivelazione di 
Gesù. 
1. Attraverso l’azione dello Spirito che rimane sem-
pre nei discepoli, Gesù è il Christus praesens nella 
storia della Chiesa, per cui i discepoli non sono ab-
bandonati a se stessi (“orfani”) secondo la promes-
sa. Essi ora possono affrontare la storia perché, pur 
essendo nel mondo, non sono del mondo (Gv 15, 
18-19; 17, 11-16): e questo, non solo perché Gesù 
li ha scelti traendoli fuori dal mondo (Gv 15,19) e 
poi ha vinto il mondo (Gv 16, 33), ma perché lo 
Spirito li sorregge convincendo il mondo quanto 
a peccato [= dimostra come in un tribunale, che il 
mondo - cioè la parte che si costruisce senza Cristo 
- è immerso nel peccato], quanto alla giustizia [= 
dimostra che l’atto di Gesù di offrire se stesso sulla 
Croce è la giustizia, cioè proprio ciò che il Padre 
richiedeva, ed ora può ricevere la gloria del Pa-
dre], e quanto al giudizio [= dimostra che il prin-
cipe di questo mondo è stato giudicato e sconfitto 
nella croce] (Gv 16,8).
2. Nella memoria oggettiva dello Spirito la Chie-
sa giovannea è nella condizione di comprendere 
la verità [= rivelazione] di Gesù (Gv 15, 26)3 e a 
rendere il vero culto a Dio (Gv 4, 23 ss).4 La “pen-
tecoste giovannea” (Gv 20, 19-23)5 sigilla poi ques-
to legame della Chiesa con il Risorto nelle man-
ifestazioni post-pasquali, quando Gesù “effonde” 

Gv 16, 7-8: con il suo di-
stacco dal mondo il Risor-
to invia lo Spirito che farà 
comprendere al mondo 
l’ingiustizia del suo peccato. 
“E’ bene per voi che io me 
ne vada, perché, se non me 
ne vado, non verrà a voi il 
Paràclito; se invece me ne 
vado, lo manderò a voi. E 
quando sarà venuto, dimo-
strerà la colpa del mondo 
riguardo al peccato, alla 
giustizia e al giudizio”. 
Gv 16, 13-14: lo Spirito 
santo è lo Spirito di Cristo 
che conduce a capire in pie-
nezza la Verità che Lui è. 
“Quando verrà Lui, lo Spi-
rito della Verità, vi guiderà 
a tutta la Verità, perché 
non parlerà da se stesso, 
ma dirà tutto ciò che avrà 
udito e vi annuncerà le 
cose future. Egli mi glori-
ficherà, perché prenderà 
da quel che è mio e ve lo 
annuncerà”.
3. Gv 15,26: “Quando ver-
rà il Paràclito, che io vi 
manderò dal Padre, lo Spi-
rito della verità che pro-
cede dal Padre, egli darà 
testimonianza di me”.
4. Gv 4, 23-24: “Viene l’o-
ra - ed è questa - in cui i 
veri adoratori adoreranno 
il Padre in spirito e verità: 
così infatti il Padre vuole 
che siano quelli che lo ado-
rano. Dio è spirito, e quelli 
che lo adorano devono 
adorare in spirito e verità”.
5. Gv 20, 21-22: Gesù disse 
loro: “Pace a voi! Come il 
Padre ha mandato me, an-
che io mando voi”. Detto 
questo, alitò in loro e disse 
loro: “Ricevete lo Spirito 
Santo”.



Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni   119.

(ἐνεφύσησεν) lo Spirito sugli apostoli radunati nel 
Cenacolo. Erano fragili, delusi, fuggitivi, disper-
si. Avevano tradito. E Gesù non fa finta di niente. 
Al contrario porta in luce le conseguenze di quel 
tradimento, presentando loro le ferite. Eppure, 
è proprio in questa condizione di debolezza, che 
Gesù dà loro il mandato di essere come Lui, l’invia-
to. Non agiranno, dunque, più in forza di un loro 
progetto, ma solo come inviati, e perciò in forza di 
un Altro e della Potenza che viene dall’Alto. E’ lo 
Spirito Santo che fa la Chiesa. 

3. Dimensione ministeriale della Chiesa

Nel suo racconto Giovanni non pone l’accento 
sull’aspetto sociologico della comunità: in Gv man-
ca il termine ἐκκλησία e il concetto di “popolo di 
Dio”, mancano il termine ἀπόστολος e le metafore 
della Chiesa come tempio, edificio, Corpo di Cris-
to, Regno dei cieli, mentre l’espressione “Regno di 
Dio” si trova solo due volte in maniera secondaria 
nell’incontro con Nicodemo (3, 3. 5).
Eppure nel Vangelo di Giovanni risuona la dimen-
sione ecclesiale in un modo più forte che negli al-
tri evangeli. Giovanni infatti privilegia il rapporto 
intimo del Cristo col singolo credente quale met-
odo per portare il discepolo a realizzare la comu-
nionalità con gli altri. I discepoli, relazionati a 
Gesù come i tralci alla vite, realizzano la comunità 
nell’amore reciproco (Gv 15, 1-17). Per questo li 
invita a relazionarsi anche tra loro come fa lui stes-
so lavando i loro piedi e, quindi, a farsi servi gli uni 
degli altri (Gv 13, 2-15). E lascia loro questa racco-
mandazione: “Da questo tutti sapranno che siete 
miei discepoli: se avete amore gli uni per gli altri” 
(Gv 13, 35). L’originalità del messaggio di Giovanni 
è di legare l’annuncio di Gesù al relazionarsi recip-
roco nell’amore dei discepoli, al punto che da esso 
dipende la credibilità del Vangelo. A sorpresa non 

6. Gv 20, 19-22: “La sera di 
quel giorno, il primo della 
settimana, mentre erano 
chiuse le porte del luogo 
dove si trovavano i disce-
poli per timore dei Giu-
dei, venne Gesù, stette in 
mezzo e disse loro: “Pace a 
voi!”. Detto questo, mostrò 
loro le mani e il fianco. E 
i discepoli gioirono al ve-
dere il Signore. Gesù disse 
loro di nuovo: “Pace a voi! 
Come il Padre ha man-
dato me, anche io mando 
voi”. Detto questo, soffiò 
(ἐνεφύσησεν) e disse loro: 
“Ricevete lo Spirito Santo”.



120.  Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni

raccomanda come sarebbe logico: “Amatemi come 
io ho amato voi”, ricambiate a me l’amore che vi 
ho dato, ma “amatevi (ἀγαπᾶτε ἀλλήλους) vi ho 
amato” (Gv 13, 34): pone l’agape scambiata fra i 
discepoli come segno della sua Presenza risorta.
Giovanni dunque è prevalentemente interessa-
to a evidenziare l’aspetto interiore della comunità 
basata sui rapporti reciproci nell’agape, non a in-
formare sulla vita concreta del gruppo. Tuttavia 
questo non significa che in Giovanni non ci sia, 
secondo la logica simbolica del suo modo partico-
lare di scrivere, il richiamo alla visibilità o ministe-
rialità o sacramentalità della Chiesa.
La dimensione ministeriale e comunitaria del-
la Chiesa è invece espressa da Gv in modo chiaro 
attraverso le immagini del pastore e del gregge [le 
cui pecore vengono dal giudaismo e dal mondo 
pagano: “Ho altre pecore che non sono di ques-
to gregge, anche quelle devo condurre al pascolo” 
(Gv 10,16)]; o con l’immagine della famiglia: Gesù 
muore per radunare i figli di Dio dispersi (Gv 
11,51); o ancora mediante l’immagine della vite e 
dei tralci (Gv 15,5).
Quanto ai ministeri ecclesiali Giovanni affida ai 
Dodici la missione testimoniale della storia vissuta 
con Gesù (Gv 15,27), anche se non ne racconta né 
la costituzione, né la missione galilaica. Soprat-
tutto poi parla ripetutamente dei ruoli complemen-
tari di Pietro e del discepolo amato nei testi in cui 
Pietro e il discepolo amato sono messi a confronto: 
a. Alla cena (13,23. 26): il discepolo amato posa il 
capo sul petto di Gesù, e Pietro deve interrogare il 
discepolo amato per avere informazioni da Gesù; 
b. Ai piedi della croce (19,26-27 e 19,35) c’è il dis-
cepolo amato; Pietro invece ha rinnegato Gesù e, 
quindi, è assente; c. Al sepolcro (20,2-10) il dis-
cepolo amato arriva per primo e vede e crede; di 
Pietro non è invece detto che crede;  d. Al lago (21, 
7): il discepolo amato riconosce subito il Signore; 

7. Gv 15, 16-17. 27: “Non 
voi avete scelto me, ma io 
ho scelto voi e vi ho co-
stituiti perché andiate e 
portiate frutto e il vostro 
frutto rimanga; perché 
tutto quello che chiederete 
al Padre nel mio nome, ve 
lo conceda. Questo vi co-
mando: che vi amiate gli 
uni gli altri. ...  anche voi 
mi darete testimonianza, 
perché siete con me fin dal 
principio”.



Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni   121.

solo dopo Pietro corre verso di lui; e. Nel dialogo 
finale (21, 20ss): a Pietro è assegnato il compito di 
guidare il gregge; al discepolo amato di permanere 
con la testimonianza.
Giovanni, infine, con originalità soprendente per 
il tempo antico, dà a Maria Maddalena una dimen-
sione ecclesiale affidandole un ruolo apostolico, com-
parabile a quello di Pietro: è la prima che vede Gesù 
dopo la Resurrezione, e riceve da lui il comando di 
dare ai fratelli l’annuncio pasquale (Gv 20, 11-18). 
Per questo la tradizione posteriore l’ha denomina-
ta “proto-apostola”, “apostola apostolorum”, e an-
cora “evangelista Resurrectionis”. 8 
Infine in Gv 21 - che gli esegeti sono soliti con-
siderare come appendice al Vangelo già concluso 
con il capitolo 20 - vi sono due pericopi. 

Nella prima Gv 21, 1-14, è descritta la comunità 
post-pasquale impegnata nel lavoro apostolico 
attraverso la metafora della pesca (nella prima 
chiamata Gesù aveva paragonato il compito 
missionario come pesca: “Ti farò pescatore di uo-
mini”: cf Lc 5, 1-11), che culmina con l’eucaristia. 
Quel lavoro è sterile senza Gesù e, sotto il comando 
di Gesù Risorto, si trasforma in pesca abbondante. 
Come al sepolcro, anche qui nel riconoscimento 
del Risorto si affermano i due ruoli complemen-
tari del discepolo amato (che giunge per primo a 
riconoscere il Signore) e di Pietro (si getta in ac-
qua e corre da Gesù, tira a riva la rete coi pesci; 
il numero dei 153 pesci è probabilmente profezia 
dell’attrazione di tutti gli uomini nella Chiesa). 
Difficilmente un pasto tanto simile a quello della 
moltiplicazione dei pani (Gv 6), descritto subito 
dopo, poteva essere descritto senza far ricordare 
alla comunità giovannea l’Eucaristia.

Nella seconda pericope vengono presentati il 
dialogo di Gesù con Pietro è diviso in due parti 

8.  Agostino, PL 40, 1297; 
Pier Damiani, PL 144, 
820; Pietro Abelardo, 
PL 178, 485; Ugo di Clu-
ny, PL 159, 949. 



122.  Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni

(21,15-19. 20-23), attraverso il quale Gesù con-
segna a Pietro il compito apostolico e differenzia 
i compiti tra lui e Giovanni. Questi dialoghi s’in-
quadrano nell’ambito dell’Eucaristia poco prima 
allusa nel pasto preparato da Gesù in riva al lago. 
Poiché l’eucaristia è l’espressione dell’amore di 
Gesù fino alla morte, Gesù allude all’atteggiamen-
to che il discepolo deve assumere assimilandosi a 
Gesù con una donazione pari alla sua. Il dialogo 
ha il chiaro intento di voler guarire l’atteggiamento 
di non discepolanza di Pietro che lo aveva porta-
to al rinnegamento. Da un lato, Pietro si è sempre 
voluto distinguere dai suoi compagni; dall’altro 
ha mantenuto la propria concezione messianica 
del potere assai differente da quella dell’amore che 
Gesù intendeva perseguire. Pietro si era mostrato 
partigiano entusiasta di un leader per il quale era 
disposto a dare la vita, ma non secondo l’amore 
gratuito di servizio e dedizione al quale il maestro 
lo chiamava. Gesù ora lo vuole guarire scendendo 
nella radice della sua libertà mediante la richiesta 
di un impegno autentico nell’agape. E così lo porta 
a rinunciare al suo desiderio di preminenza, a im-
pegnarsi nella dedizione fino alla morte e ad accet-
tare il rapporto di amicizia con lui, senza voltarsi 
a considerare la condizione di altri: “Tu seguimi!” 
(Gv 21, 22b).

La prima parte del dialogo riguarda il munus 
apostolico di Pietro. Nel clima eucaristico nel 
quale Gesù ha dato da mangiare ai suoi discepoli, 
Gesù interpella9 Pietro: “Mi ami tu più di costo-
ro - ἀγαπᾷς με πλέον τούτων?” o, detto altrimen-
ti: “Pietro, tu che ti sei sempre dimostrato con un 
atteggiamento di superiorità rispetto agli altri, sei 
anche in grado di mostrare l’unico titolo che può 
giustificare questa supremazia, e cioè l’amore di 
dedizione (ἀγάπη)?”. Pietro non può dimostrarlo, 
poiché non è stato capace di seguire il maestro nel 

9. Nelle prime due doman-
de, Gesù chiede a Pietro se 
lo ama, e si serve del verbo 
ἀγαπᾶν (= amore gratuito 
di dedizione, che non si 
ferma al piano emotivo ma 
coinvolge anche la mente e 
la volontà, e cioè la totalità 
della persona: è il termine 
con cui tutto il NT par-
la dell’amore di Dio e del 
Cristo). Pietro risponde 
con il verbo φιλέω (= amo-
re spontaneo, affettuoso, 
che coinvolge soprattutto 
la tenerezza e le sensazio-
ni); alla terza domanda 
Gesù sembra accettare il 
verbo di Pietro, e si abbas-
sa a lui, perché lo interroga 
con φιλέω.



Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni   123.

suo cammino di dedizione ed anzi lo ha rinnega-
to. Di fronte alla verità che gli balena davanti agli 
occhi di essere un traditore, deve lasciar cadere la 
sua ostinazione e riconoscere che non c’è fonda-
mento alla sua pretesa di distinzione e fare affid-
amento soltanto sulla comprensione di Gesù, al 
quale consegna il suo affetto: “Signore, tu sai che 
ti voglio bene: σὺ οἶδας ὅτι φιλῶ σε!”. Gesù allora, 
gradualmente, può introdurlo nel compito di “pas-
colare gli agnelli/pecore”:10 l’immagine del pascolo 
significa procurare alimento e, nello stesso tempo, 
riporta Pietro all’imitazione di Gesù “che dà la vita 
per le sue pecore” (Gv 10, 11). Poiché Pietro accet-
ta per tre volte, a riparazione del suo tradimento, 
di entrare nella logica dell’amore di dedizione, al-
lora può definitivamente essere destinato da Gesù 
a compiere l’ufficio di pastore. L’incarico ecclesiale 
dato da Gesù a Pietro è espresso con l’immagine 
tradizionale del pastore (cf Ez 36; Sal 22; At 20,28; 
Gv 10) con cui sono chiamati i responsabili del po-
polo.11

La seconda parte del dialogo riguarda la differen-
ziazione definitiva tra il ruolo di Pietro e quello di 
Giovanni. Il ruolo di autorità e guida che Pietro 
riceve dal maestro lo condurrà alla morte come il 
suo Signore: 
“Quando eri più giovane ti vestivi da solo e andavi dove 
volevi; ma quando sarai vecchio tenderai le tue mani, e 
un altro ti vestirà e ti porterà dove tu non vuoi. Questo 
disse per indicare con quale morte egli avrebbe 
glorificato Dio. E, detto questo, aggiunse: Segui-
mi” (Gv 21, 18-19). 

La professione di fede che Pietro aveva fatto a Ca-
farnao (Gv 6, 68) a nome del gruppo dei discepo-
li non era stata tradotta in pratica, solo adesso, 
consapevole della finale della sua sequela, può 
seguire Gesù. Ma vedendo Giovanni, prende lo 
spunto per interrogarsi. Pietro è sicuro della fe-

10. L’uso indifferenziato 
sia di ἀρνία (agnelli, capi 
piccoli) sia di προβάτα (pe-
core, capi grandi) indica la 
totalità del gregge. βόσκε 
(“nutrire”) e ποίμαινε (“es-
sere pastore per ...” si rife-
riscono entrambi in rap-
porto all’ufficio di pastore, 
e si differenziano perché il 
primo è in relazione all’a-
limentazione ed il secondo 
indica la funzione di gui-
dare il gregge, in quanto il 
pastore è colui che entra ed 
esce dalla porta e conduce 
al pascolo (Gv 10, 3-4).
11. Altri testi del ministe-
ro petrino, oltre a questo 
testo di Gv 21, sono: Mt 
16,16-18 (“Tu sei Pietro 
e su questa pietra edifi-
cherò la mia chiesa”; Lc 
22,32 (“E tu una volta che 
ti sarai ripreso, conferma 
i tuoi fratelli”); nelle liste 
dei Dodici (Mt 10,2-4 Pie-
tro è indicato con πρώτος; 
Mc 3,17-18; Lc 6,14-16; At 
1,13); e, negli Atti, Pietro 
rappresenta sempre i Do-
dici).



124.  Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni

deltà dell’altro discepolo che l’aveva seguito fin nell’a-
trio del sommo sacerdote (Gv 18, 15-19), ma su di sé 
sente l’insicurezza di poter essere fedele; allora pensa 
di poterlo fare con maggiore sicurezza andando dietro 
a Giovanni che era stato fedele fin sotto la croce (Gv 19, 
26). Per questo interroga Gesù: “E di lui, signore, che 
ne sarà?”. Gesù risponde sottolineando l’indipenden-
za del cammino di ogni discepolo. Anche se per caso 
l’altro discepolo non dovesse morire, per Pietro l’unico 
cammino è quello di seguire Gesù secondo il percorso 
che gli ha tracciato. Se invece, per il discepolo che ama, 
Gesù voglia “che rimanga mentre egli continua a venire” 
a Pietro non deve importare. Deve solo essere preoccu-
pato di “seguire Gesù”; non deve aggrapparsi al discepo-
lo che è rimasto fedele. Gesù non ammette che si possa 
seguirlo attraverso un intermediario, anche se si tratta 
del discepolo modello. Ogni intermediario impedirebbe 
la comunicazione intima che Gesù vuole stabilire con i 
suoi (Gv 10, 14 s; 14, 21). Soltanto lui conosce ciascuno 
per nome (Gv 10, 3) e può comunicargli la forza del suo 
amore. Non si può avere per guida un altro, nemmeno 
il più vicino a lui. Gesù afferma dunque di essere il cen-
tro affettivo diretto e immediato di ogni discepolo. Nella 
fedeltà personale a questa vocazione si costituisce lenta-
mente anche la Chiesa.

4. Dimensione sacramentale della Chiesa

In Gv non è narrata l’istituzione dell’Eucaristia, che in-
vece si trova nei Sinottici, né si trova il comando di bat-
tezzare come si trova in Mt 28,19. Eppure più di ogni 
altro evangelista la sua narrazione ha un timbro sacra-
mentale e riflette la pratica dei sacramenti della Chiesa. 
Più che riferirsi ai singoli sacramenti, Gv li lascia tras-
parire attraverso i gesti che Gesù opera durante il suo 
ministero pubblico come quando apriva gli occhi al 
cieco o nella moltiplicazione dei pani. Nel quarto van-
gelo i testi sacramentali sono dunque: a. il dialogo con 
Nicodemo (testo battesimale, Gv 3,3-8); b. il discorso 
del pane di vita dopo la moltiplicazione dei pani (testo 



Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni   125.

eucaristico, Gv 6,51b-58); c. la guarigione del cie-
co nato allude al battesimo come illuminazione; 
ugualmente la guarigione del paralitico alla pisci-
na di Siloe/ l’Inviato è un testo testo battesimale 
sotto l’aspetto di restituzione della vita (Gv 9,7 e 
il v. 4); d. il sangue e l’acqua che escono dal fianco 
del crocifisso esprime l’attività santificante dello 
Spirito che agisce nei sacramenti (Gv 19,34-35 e 
1 Gv 5, 5-6: questi testi realizzano la promessa 
dell’effusione dello Spirito di 7,37-39); e. le pa-
role di Gesù Risorto circa il perdono dei peccati 
è allusione al sacramento della riconciliazione: 
“Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimetterete i pec-
cati saranno rimessi e a chi non li rimetterete, 
resteranno non rimessi” (20,23-24).

5. Dimensione missionaria della Chiesa

1. L’istanza missionaria di Giovanni si vede soprat-
tutto nella ricerca di un linguaggio evangelico che 
possa interagire con la cultura ambientale: un lin-
guaggio che è nello stesso tempo quello del mondo 
giudaico (termini aramaici, immagini e simboli bib-
lici, procedimenti esegetici del giudaismo, ecc.), sia 
quello dell’ellenismo (ad esempio l’assunzione del 
termine λόγος, usato da Filone di Alessandria ben 
1300 volte, ma anche dal filosofo efesino Eraclito e 
dallo stoicismo; oppure i termini ἀλήθεια, ἀληθινός 
cari ai Greci; o ancora la concezione dualistica 
verticale: es. Gv 8, 23 dall’alto/dal basso; da ques-
to mondo - non da questo mondo, che risuonava 
tanto familiare alla cultura popolare platonica ove 
il mondo vero è quello invisibile dell’iperuranio e il 
mondo presente è una copia imperfetta di quello).12 

2. Ma il fondamento più profondo della missione 
ecclesiale è nell’uso della qualifica di Λόγος-Cre-
atore al Figlio (1, 3) con l’azione universale di rive-
latore e salvatore del mondo (cf l’espressione che 
B. Lindars definisce un vangelo in miniatura: “Dio 

12. G. Segalla, Il quarto 
Vangelo come storia, EDB, 
Bologna 2012, p. 70-71.



126.  Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni

ha tanto amato il mondo da mandare il suo Figlio” 
(3,16), e l’iscrizione sulla croce (Gv 19,20) che, re-
datta in tre lingue, è segno dell’universalità della 
redenzione). 
3. Infine dal Vangelo giovanneo risulta che Gesù è 
venuto a introdurre nel gregge anche i pagani (“Ho 
altre pecore... e anche di quelle devo essere pastore”, 
10,16); di fatto accoglie i greci (12, 20 ss), dopo aver 
fatto pensare a una sua missione evangelizzatrice 
nella diaspora giudaica (7,35). Nell’episodio della 
Samaritana la donna che interroga Gesù sulla vera 
adorazione è simbolo di tutti gli adoratori in Spirito 
e verità che il Padre cerca (4,23); l’annuncio di Gesù 
fatto dalla donna ai samaritani è imperniata attorno 
alla definizione di Gesù “salvatore del mondo” (4,42); 
il dialogo di Gesù coi discepoli sui campi già pronti 
per la mietitura equivale alla missione dei Dodici nei 
Sinottici (4,34-38). E poi Gesù prega per quelli che 
giungeranno alla fede attraverso la parola dei discep-
oli (17,20). La pesca miracolosa, infine, è simbolo e 
profezia della missione universale (21,6-8).
In conclusione, istituzione e ministeri, sacramenti e 
il dovere missionario della Chiesa, non sono assenti 
in Giovanni. Essi più che affermati sono sottintesi e 
presupposti: dal’altra parte all’epoca in cui Giovanni 
scriveva i sacramenti erano largamenti in uso che 
non aveva bisogno di ricordarli. In secondo luogo 
la loro descrizione è oggetto probabilmente di ris-
erva e di monito per il rischi che comportano: da 
una parte il rischio di standardizzazione burocrat-
ica e magica cui poteva cenire ridotto dalla sua co-
munità. Infine, questo modo di lasciare trasparire i 
sacramenti nel loro significato profondo e collegarli 
direttamente all’operato di Gesù ottiene il risultato 
di sottolineare l’azione della grazia e dello Spirito, 
senza i quali i sacramenti della Chiesa si riducono 
a riti svuotati di energia divina. Questo è ciò che 
stava a cuore a Giovanni per la sua Chiesa: “Gv è 
una voce che si leva ... a porre l’accento su ciò che 

13.  “Bisogna evitare l’i-
stituzione fine a se stessa, 
né si devono concepire i 
sacramenti della Chiesa in 
senso automatico e magi-
co, distaccati dal Cristo, 
quasi rito a sé stante”: G. 
Segalla, o.c.). 



Capitolo Quarto. La comunità cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni   127.

per lui è essenziale, vale a dire la presenza vivente 
di Gesù nel cristiano per mezzo del Paraclito. Non 
c’è istituzione o struttura che possa sostituirla” (R. 
Brown).



128.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

La Chiesa è un organismo vivo che s’incarna nelle vicen-
de della storia umana: Perciò vediamo, i vari modi con cui 
si è assimilata con gli sviluppi della storia.

1. L’ecclesiologia nel tempo dei Padri: 		
     ecclesiologia simbolica

L’avvenimento dei discepoli riuniti intorno all’evento di 
Cristo attestatoci nella Scrittura - epoca della “rivelazio-
ne” - non costituisce un puro inizio nel tempo o un fatto 
relegato nel tempo passato, ma è anche una origine per-
manente e normativa, che come sorgente d’acqua viene 
incanalata nel fiume della storia.  A contatto e sottoposta 
alle pressioni dei vari tempi storici assume forme diverse, 
che riflettono aspetti particolari di quel momento sorgivo.
La prospettiva cosmico-misterica, l’ultima del Nuovo Te-
stamento, sembra aver determinato più delle altre pro-
spettive la letteratura patristica sulla Chiesa. 

1. Nel descrivere la concezione di Chiesa che i primi tre 
secoli di cristianesimo ci hanno consegnato, non ci sof-
fermiamo a considerare singole visioni,  ma a cogliere il 
nucleo centrale e complessivo della loro riflessione ed au-
tocomprensione della Chiesa. In modo sintetico possiamo 
dire che nell’arco dei primi tre secoli la Chiesa è vissuta 
soprattutto come “mistero”, ossia nella sua caratteristi-
ca fondamentale di esprimere il darsi di Dio nella storia 
degli uomini, e quindi il suo aspetto interiore, sopranna-
turale e divino.
“La Chiesa si comprese come “mistero” in quanto si riconobbe, nel 
suo insieme, come una comunità che, in forza della decisione mis-
teriosa di Dio compiuta nell’evento di Gesù Cristo, e per mezzo 
dei doni della sua Parola e della sua agape per l’azione unificante 

Capitolo quinto
LA CHIESA NELLO SVILUPPO DELLA STORIA



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    129.

dello Spirito Santo, comunicato nel battesimo, nell’euca-
ristia e nella remissione dei peccati, è chiamata, riunita e 
santificata nella partecipazione alla vita divina o santità: 
ossia una comunità che si realizza mediante la koinonìa e 
lo Spirito”.1

Nei confronti del mondo che la circonda essa si 
comprende come “piccolo gregge”, che si percepi-
sce continuamente nel suo “essere diversa” e diffe-
rente da esso: si sente come “popolo nuovo” (Lett. 
di Barnaba 13), “vero Israele” (Giustino, Dial. con 
Trifone 11, 5) e “tertium genus” rispetto ai giudei e 
ai gentili (Aristide, Apol. 2; Clemente Al. Stromati 
6, 5; 41, 6). Questa diversità la espone alla perse-
cuzione e all’incomprensione; ma, poiché è perva-
sa dalla certezza della presenza del Cristo risorto, 
non si lascia intimorire dalle potenze del mondo. 
Nello stesso tempo, la Chiesa non si esperimenta 
come una realtà che si erge “di fronte” ai fedeli, 
estranea ad essi, ma piuttosto come energia di uni-
tà che li attraversa e li unifica. 
“Il vincolo dell’unità, che tale situazione fondava fu così 
intenso che la prima comunità cristiana fu in grado di in-
tegrare differenze di ogni tipo, sia politiche che culturali, 
strutturali e organizzative, e di esprimere l’unità nella plu-
ralità e la pluralità nell’unità”.2 

Ciò non escludeva, anzi richiedeva che distanzias-
se e separasse dalla propria Communio alcuni dei 
suoi membri, quando il pluralismo per sé legittimo, 
fosse sfociato in una posizione contraddittoria ri-
spetto all’evento originario. Concretamente questo 
avvenne quando l’intellettualizzazione gnostica del 
mistero rivelato minacciava di svuotare di realismo 
la fede dell’Incarnazione e della persona del Cristo.

2. Il mistero della grazia e dell’elezione divina, 
che prende corpo nella vita dei credenti e si ma-
nifesta nella loro comunione in Cristo e tra loro, 
viene descritto utilizzando soprattutto immagini, 
similitudini, metafore. I Padri hanno utilizzato il 
linguaggio della contemplazione e della preghie-

1. H. Fries, Mutamenti 
dell’immagine della Chiesa 
ed evoluzione storico-dog-
matica, in Mysterium sa-
lutis, VII, Brescia 1972, pp. 
267-339.
2. Ib. 271.



130.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

ra e sono stati assai meno interessati a ricavare 
dalla prospettiva socio-politica del mondo anti-
co, in cui vivevano, schemi concettuali nei quali 
inquadrare la Chiesa e la sua presenza nel mon-
do. Non si ponevano problemi istituzionali, ma a 
loro interessava il mistero di grazia, la presenza 
di Cristo nel suo corpo ecclesiale, l’azione dello 
Spirito Santo in esso, la sua corrispondenza all’e-
conomia salvifica del Padre. Per esprimere questa 
visione misterica della Chiesa si servono del lin-
guaggio simbolico, invece che del ragionamento 
intellettuale: mediante le immagini i Padri cercano 
di avvicinarsi al Mistero che la Chiesa custodisce 
e che la trascende. Essi puntano alla scoperta del 
suo posto nell’economia della salvezza e quindi 
alla sua relazione con Cristo, da un lato, e con il 
mondo, dall’altro. Essi hanno condotto sulla realtà 
ecclesiale una meditazione contemplativa di tipo 
anagogico,3 ossia elevante,  in quanto le immagini 
e le figure utilizzate rimandavano a significati che 
andavano al di là del semplice significato letterale. 
Questo modo di procedere fu molto influenzato dal 
metodo platonico e neoplatonico in auge nella loro 
epoca; esso ha suggerito loro intuizioni profonde e 
una riflessione teologica molto libera, dinamica e 
ricca di contemplazione.

3. Questa teologia simbolica va prima di tutto a 
pescare nelle immagini vetero-testamentarie che il 
Nuovo Testamento vedeva compiute in Cristo. Per 
esempio, l’antica figura della vigna dall’uva acer-
ba anche se curata con amore, che viene sostituita 
da Cristo, vite vera a cui sono innestati coloro che 
credono in Lui. Queste suggestioni bibliche a vol-
te sono assunte con grandi amplificazioni, come si 
può vedere da questo testi di Asterios, il Sofista:
“La vigna divina è anteriore ai secoli, è uscita dal sepolcro 
e ha portato come frutti i nuovi battezzati come grappo-
li d’uva sull’altare. La vigna è stata vendemmiata e l’altare 
come un pressoio è stato riempito di grappoli. Vignaioli, 

3. L’anagogia (letteralmen-
te significa conduzione in 
alto) è quel percorso di ri-
cerca sul mistero cristiano 
che porta l’osservatore ad 
avere uno sguardo con-
templativo, in quanto ele-
va l’animo alle cose divine, 
e quindi invita ad andare 
oltre all’interpretazione 
letterale dei testi. 



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    131.

vendemmiatori, racimolatori, cicale cantanti ci hanno 
mostrato anche oggi in tutta la sua bellezza il paradiso 
della Chiesa. E chi sono i vendemmiatori? I neofiti e gli 
apostoli. Chi sono le cicale? I nuovi battezzati, imbevuti di 
rugiada all’uscire dalla piscina, che si riposano sulla Croce 
come su un albero, si ri-scaldano al sole di giustizia, bril-
lano dello Spirito e cinguettano le cose spirituali” (Hom. 
14). 4

In quest’immagine domina l’idea che la Chiesa è il 
nuovo popolo di Dio, che riceve l’eredità promessa 
dai profeti e viene travasata in essa per la fine dei 
tempi. Questa idea si è dilatata fino a configurarsi 
nella raffigurazione della Chiesa pre-esistente fin 
dalla creazione del mondo; anzi per essa - dice il 
Pastore di Erma (Visiones I, 1, 6; 3, 4) il mondo 
è stato creato. Con questa idea si vuole indicare 
la sua universalità nel tempo e nello spazio, come 
diceva Agostino: Ecclesia ab Adam, Ecclesia ab 
Abel.
Oppure l’immagine dello sposalizio di Jahvé con 
Israele, sposa adultera, superato dalle nozze di Cri-
sto con la Chiesa. Anche qui si afferma l’alleanza 
dell’amore di Dio con la comunità da lui prescel-
ta, a cui resta fedele nonostante il peccato. Questa 
idea della Chiesa la cui santità non è data dalla sua 
coerenza, ma dall’amore preveniente di Dio, viene 
unita anche alla contemplazione della Chiesa che 
abbraccia tutti i popoli, idolatri e lontani da Dio, 
chiamati a fare unità con il popolo santo di Dio, 
attraverso l’immagine della Chiesa come “casta 
meretrix”.  La utilizza sant’Ambrogio nella sua 
meditazione su Rahab, la prostituta di Gerico di cui 
parla il libro di Giosué (Gs 2, 1-21; 6,17-25) che dà 
riparo agli esploratori inviati per prendere visione 
della terra promessa: 
“Nel simbolo - dice Ambrogio - era una prostituta, ma nel 
mistero era la Chiesa, congiunta ormai ai popoli gentili 
per la comunanza dei sacramenti (In Lu-cam VIII, 40). 
... Rahab indicò nel suo sangue (cf allude alla “cordicella 
colore scarlatto” come segno di riconoscimento) il segno 
futuro della salvezza uni-versale in mezzo all’eccidio del 

4. Asterio (morto intorno 
al 341), chiamato il Sofista 
per la sua attività di filoso-
fo e di retore. Inizialmente 
convinto assertore dell’a-
rianesimo, si ritiene che, 
durante le persecuzioni 
contro gli ariani, abbia 
abbandonato l’arianesimo. 
Dopo Nicea compose un 
breve trattato in cui rias-
sume le dottrine ariane. 
Recentemente sono sta-
te ritrovate 31 omelie sui 
Salmi, della cui autenticità 
però si dubita (Aa. Vv. Au-
tori mariani del Primo Mil-
lennio, Città Nuova, Roma, 
1988, p. 258).



132.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

mondo; la Chiesa non rifiuta l’unione con i numerosi fug-
giaschi, tanto più casta quanto più strettamente congiunta 
la mag-gior numero di essi; lei che è vergine immacolata, 
senza ruga, incontaminata nel pudore, amante pubblica, 
meretrice casta, vedova sterile, vergine feconda” (In Lu-
cam III, 23). 

Questo termine dunque nel pensiero di Ambrogio 
vuol indicare la santità della Chiesa, la quale con-
siste nella piena adesione a Cristo, suo sposo (per-
ciò: casta), ma anche desiderosa di raggiungere 
tutti per portarli a Cristo, coinvolgendosi con loro 
(perciò: meretrix). 
Assai simile a questa immagine, che esprime la 
struttura dialettica della Chiesa è la sua descrizione  
come arca di Noé. In essa sono accolti anche i pec-
catori (come l’arca che ha accolto animali impuri), 
perché è l’unico luogo in cui anche i peccatori pos-
sono essere salvati. 
La Chiesa si comprende anche come casa o tempio 
di Dio o corpo di Cristo. La comunità che si riuni-
sce per celebrare il servizio divino e l’anamnesi di 
Gesù Cristo, assume la stessa funzione che nell’AT 
svolgeva il tempio di Gerusalemme. Ciò le è pos-
sibile e reale perché il Crocifisso risorto è il luogo 
nel quale Dio si è reso accessibile all’uomo e per 
mezzo del quale gli uomini possono entrare in rap-
porto con Dio. Sono perciò i cristiani che formano 
la casa o il tempio di Dio. Si capisce perché gli edi-
fici cristiani di culto non vennero chiamati prima 
del V secolo “casa di Dio”, perché gli edifici del 
culto non hanno la stessa importanza del tempio 
nell’AT e le religioni ai luoghi sacri. Le “chiese” 
hanno la funzione di esprimere la comunità che in 
esse si raccoglie, perché è questa comunità ad es-
sere la vera abitazione di Dio, il suo tempio. La 
“basilica” come edificio del culto la si ritrova solo 
dopo la svolta costantiniana.

4. La teologia simbolica dei Padri non si limita a 
trarre dalla Scrittura le sue immagini simboliche, 

5. G. Biffi, Casta meretrix, 
saggio sull’ecclesiologia di 
sant’Ambrogio, Piemme, 
1996; H. U. Von Baltha-
sar ha utilizzato questa fi-
gura in Sponsa Verbi, Bre-
scia, 1985.



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    133.

ma le mutua anche dall’ambiente in cui vive, parti-
colarmente quello ellenistico. E da questo ambito che 
i Padri hanno interpretato il rapporto di Cristo con la 
Chiesa con l’immagine del Sole e della Luna (My-
sterium lunae). In base ad essa la Chiesa non vive e 
risplende id luce propria, ma la riceve da Cristo. La 
Chiesa brilla di luce ricevuta e riflessa. Come la luce 
della luna anche la luce della Chiesa è luce langui-
da, schermata, condizionata dalla capacità riflettente. 
Mentre il sole irradia sempre con la stessa intensità, 
la luce della luna (Chiesa) attraversa incessantemen-
te fasi alterne, ora crescendo ora calando: immagine 
appropriata per esprimere la dialettica e la variabilità 
del cammino della Chiesa nella storia. Un destino che 
può sfociare persino in una tramonto, ma questo non 
sarà mai totale, poiché la sua luce è assicurata dallo 
splendore del sole. 
Un’altra immagine molto utilizzata dai padri e de-
sunta dall’esperienza, ma anche dai miti greci, come 
quello di Ulisse, è il simbolismo nautico. La Chiesa 
è come una barca che attraversa il mare del mondo. 
Ecco un testo di Massimo il Confessore: 
“L’albero sulla nave è la croce nella Chiesa che sola va incol-
ume in mezzo ai naufragi, lievi o gravi, del mondo. In questa 
nave chi si lega all’albero della croce o si tura le orecchie con 
le Sacra Scritture non dovrà temere la dolce tempesta della 
lussuria” (Hom. 49, 1)

Senza fermarci a descrivere tante altre immagini, ti-
pologie ed allegorie utilizzate ai tempi dei Padri, quali 
colomba, paradiso, tunica senza cuciture, ... va sotto-
lineato che questo modo di procedere presenta molte 
affinità con il platonismo. Sotto questo punto di vista 
la Chiesa terrena viene vista come una copia dell’im-
magine originaria e celeste, la quale porta in sé i segni 
dell’autentico e dell’archetipo originario. La struttu-
ra e l’ordinamento della Chiesa ricalcano quindi il 
mistero divino: e segni, simboli e sacramenti, sono i 
modi della sua visibilità sulla terra.



134.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

2.  L’ecclesiologia sociologica e giuridica 	
     del Medioevo 

E’ impossibile fissare la cronologia della Chiesa 
primitiva. Ed altrettanto lo è per la fase successi-
va. Certamente non all’improvviso. All’origine vi 
è la cosiddetta svolta costantiniana, quando cioè 
la Chiesa divenne libera (“religio licita”). Il fatto 
poi che gli imperatori romani si convertissero ha 
capovolto i termini: le religioni che fino ad allo-
ra erano vigenti furono spogliate del predominio 
e compresse, fino al punto che furono dichiarate 
illegittime e perseguitate.6

Quello che fino ad allora era “il piccolo gregge” 
venne inserito in un processo storico, che andò di-
latandosi fino a coincidere con la topografia, poli-
tica e geografica, dell’Impero Romano. La Chiesa 
allora si servì delle stesse articolazioni e struttu-
re politiche ed organizzative elaborate dallo stato 
romano per espandersi; utilizzò i templi pagani 
non solo dando loro una nuova qualificazione (es. 
il Pantheon venne trasformato in chiesa di tutti i 
santi); ma costruendo veri e propri edifici di cul-
to cristiani. I vescovi vennero equiparati agli alti 
funzionari dello stato. Il vescovo di Roma assunse 
il rango imperiale, mentre l’imperatore esigeva di 
essere riconosciuto nell’ambito di tutta la Chiesa 
(ad es. è l’imperatore che convoca i Concilii). 

1. In questo modo si supera così il precedente di-
stanziamento dal mondo, portando la Chiesa a 
coincidere con il mondo e all’identificazione dei 
confini dell’uno con l’altro. La riserva escatolo-
gica passa in secondo piano, mentre si fa strada 
l’idea di una radicazione della Chiesa nel mondo, 
come fosse la realizzazione del Regno di Dio sulla 
terra. Il popolo di Dio diventa populus christianus: 
e questo termine acquisisce il senso di un concetto 
culturale, sociologico e politico. Si nasce già cri-
stiani in un popolo cristiano e si vive poi sorretti da 

6. Sotto Teodosio (347-395 
d. C.: cf Editto di Tessalo-
nica, 380 d.C., con il quale 
il Credo niceno fu imposto 
come religione unica e ob-
bligatoria dello stato).



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    135.

questo ambiente culturale precostituito. In forza di questa 
omologazione il “nemico” dell’impero diventa il nemico 
della chiesa: il non-cristiano, invece di essere lo spazio 
della missione, si trasforma in avversario politico. Il con-
cetto di Chiesa come popolo di Dio passa da una valenza 
biblico-patristica ad una concezione politica. 

2. Quando poi nei secoli quarto e quinto le pressioni bar-
bariche e la decadenza del quadro politico depotenziarono 
fino alla dissoluzione l’impero romano - dato l’intreccio e 
l’interdipendenza della Chiesa con l’Impero - non pochi 
cristiani come san Girolamo e Agostino  paventarono il tra-
monto della Chiesa stessa. Tra il 413 e il 426 nel De civitate 
Dei, Agostino - impressionato dal sacco di Roma del 410 
ad opera dei visigoti di Alarico - scrisse i primi dieci libri 
con la finalità di difendere il cristianesimo dalle accuse dei 
pagani di essere all’origine di questa decadenza.
In questo periodo inoltre, poiché l’imperatore dopo la 
morte di Teodosio - nel 395 - si era ritirato a Bisanzio/Co-
stantinopoli, diventata capitale e residenza imperiale, la 
“nuova Roma”, toccò ai vescovi, e soprattutto al vescovo 
di Roma, svolgere compiti che spettavano all’amministra-
zione politica. Siccome poi alcuni papi - come Leone I e 
Gregorio I - vi si impegnarono a fondo, maturò la nuova 
coscienza della rilevanza politica della Chiesa. Non me-
raviglia perciò che la Chiesa venga ora considerata come 
erede dell’Impero Romano e che i papi assumano funzioni 
politiche. Una forma di questa nuova coscienza ecclesiale 
si ritrova nell’edificio del culto, ora in forma di basilica 
(da basileus, re).
Questa mutazione nella comprensione della Chiesa diede 
origine a nuovi problemi e tensioni. Emerse il problema 
della precedenza e della superiorità nel comando. Il pro-
blema si articolò non su una riflessione spirituale, ma più 
banalmente sulla base della contrapposizione del potere 
tra sacerdotium e regnum. 

3. L’epoca carolingia, tra il secolo VIII e IX, consolidò 
l’idea di un mondo occidentale unito nel quadro del Sacro 



136.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

Romano Impero. Con la notte di Natale dell’800, 
in cui papa Leone III incoronò Carlo Magno (742-
814) imperatore dei romani, fondando quello che 
verrà definito il Sacro Romano Impero, il nuovo 
impero diventa intrinsecamente connesso con la 
Chiesa. Gli eventi storici di questo periodo con-
dizionano la riflessione teologica occidentale sul-
la Chiesa. La sua commistione con il potere civile 
impegna la riflessione ecclesiologica sul versante 
del quadro istituzionale della convivenza umana. 
Lo sviluppo dell’annuncio cristiano nell’XI seco-
lo aveva ormai raggiunto tutti i paesi d’Europa ed 
era riuscito ad inglobare tutti movimenti barbarici 
adattandosi ed adattandoli - in maniera più o meno 
approssimativa - al Vangelo. La Chiesa sembrava 
poter coprire con l’esercizio della sua autorità ogni 
problematica sia religiosa, sia morale, in tutto il 
mondo allora conosciuto. Il Medioevo ha vissuto 
l’ideale di un’unità fra gli uomini nel segno della 
fede cristiana. 
“Nessuna società, nessuna civiltà, forse ha sentito più for-
temente di quella medioevale la passione di globalità, del 
tutto: il Medioevo è stato, nel bene e nel male, totalitario. 
Riconoscerne l’unità significa innanzitutto restituirgli la 
sua globalità. ... La religione cristiana non si è mai ridotta 
semplicemente alla parte di ideologo e gendarme della so-
cietà stabilita. Soprattutto nel Medioevo, ad essa si devono 
gli slanci verso la pace, la luce, la sublimazione eroica, ver-
so un umanesimo in cui l’uomo pellegrino in questo mon-
do, fatto ad immagine di Dio, si sforza di camminare verso 
un’eternità che non è alle sue spalle, ma davanti a lui”.7 

Questo ideale di unità è percepibile nel costituirsi 
delle “università” europee dell’XII e XIII secolo, 
ove si diede corpo all’ideale di una cristianità che 
potesse abbracciare l’umanità intera, “organizzata 
e collegata dai legami puramente intelligibili della 
verità stessa”: il sogno delle università medievali 
fu quello di pensare la verità, valida per l’intera 
umanità, tale da costituire la base di un sistema 
sociale unificato dall’unità del pensiero e dello 

7. J. Le Goff, La società 
dell’Occidente Medievale, 
Einaudi, Torino, 1981, p. 
XXX; cf R. Pernoud, Me-
dioevo, un secolare pregiu-
dizio, Bompiani, Milano. 
1987.



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    137.

spirito, nel quale gli uomini si riconoscessero non 
sotto la costrizione del potere, ma attratti dalla forza 
intrinseca della verità.   Il genio medioevale è quel-
lo della sintesi, che si coglie nelle Summae o nella 
sintesi poetica di Dante o nelle cattedrali di pietra.
Nella prima parte di questo periodo si ha la prepon-
deranza del potere politico, quello degli imperatori 
e principi, che esercitarono un potere di supremazia 
anche sulla Chiesa (cesaro-papismo ossia subordi-
nazione della Chiesa al potere politico) in questioni 
importanti per l’organizzazione ecclesiale: nell’e-
lezione dei papi e dei vescovi, nelle investiture 9 e 
negli affari propri delle chiese locali. L’imperatore 
assumeva esplicitamente il ruolo di un ministero 
ecclesiale, significato anche dalla consacrazione 
liturgica. E’ proprio in questo periodo di Alto Me-
dioevo che il termine “Ecclesia” diventò sinonimo 
di “societas christiana”, nella quale i due poteri 
dovevano concorrere per il bene del popolo. Spes-
so però nella pratica, il potere temporale umiliava 
la libertà della Chiesa nelle decisioni tipicamente 
ecclesiali, e specialmente nella scelta dei vescovi, 
i quali diventavano semplici dipendenti dell’am-
ministrazione civile. Pertanto in questo periodo 
crebbe l’idea che si dovesse riscattare il primato 
dello spirituale in rapporto a chi deteneva il pote-
re secolare nella “cristianità”; e si individuò nella 
missione del vescovo di Roma, quale successore 
di Pietro, la potestà legittima in rapporto alla vita 
della Chiesa. 
La reazione contro questi abusi è condensato nel-
le cosiddette Decretali pseudo-isidoriane (850),10 
nelle quali si riflette questa esigenza del primato 
pontificio. 
“Durante il secolo IX si compie l’evoluzione del potere 
pontificio che estenderà a tutta la Chiesa il regime ammin-
istrativo che vigeva nell’Italia peninsulare dal tempo di 
Costantino; al tempo di Gregorio Magno tutte le questioni 
ecclesiastiche di questa regione, ma queste sole, affluiva-
no a Roma; le altre chiese, fossero quelle dell’occidente, 

8. cf E. Gilson, La filosofia 
nel Medioevo, Nuova Ita-
lia, Firenze, 1983, 913.

9. L’investitura nel Me-
dioevo, era l’assegnazione 
di un feudo, di un titolo, 
di una carica da parte del 
sovrano o di altre autori-
tà aventi titolo. A tale atto 
seguiva una solenne ceri-
monia.

10. Le Decretali dello 
Pseudo-Isidoro sono let-
tere false attribuite ad al-
cuni papi dei primi secoli, 
da Clemente I a Gregorio 
I, inserite intorno all’850 
in una collezione di cano-
ni con lo scopo della riaf-
fermazione dell’autono-
mia dei vescovi dal potere 
laico e il rafforzamento 
dell’autorità pontificia. 
L’opinione generale è che 
l’operazione fu condotta in 
Francia. Alla stesura dell’o-
pera provvidero probabil-
mente mani diverse, tutte 
però sotto il controllo di 
un’unica regia, la cui iden-
tità resta sconosciuta. La 
collezione dello Pseudo-I-
sidoro comprende anche 
la Donazione di Costanti-
no, cioè l’atto diplomati-
co con il quale l’imperatore 
Costantino avrebbe donato 
nel 314 a papa Silvestro I 
la giurisdizione civile su 
Roma, sull’Italia e sull’in-
tero Occidente; e avrebbe 
onorato la Chiesa romana 
attribuendole i poteri e le 
dignità dell’Impero sì che 
il pontefice potesse porta-
re insegne imperiali, e che 
il clero di Roma avesse gli 
stessi onori degli ufficiali 
dell’Impero.



138.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

dell’oriente e anche dell’Italia cisalpina, si amministrava-
no in modo assai più indipendente dalla Sede Romana. 
Ora l’ampliamento di orizzonte, favorito dalla creazione 
dell’Impero d’Occidente, portò il papato ad estendere il 
suo controllo molto più in là della giurisdizione italiana 
peninsulare”.11

E’ questo il periodo in cui si pongono le basi del-
la codificazione del primato giuridico del romano 
pontefice su tutte le Chiese dell’intera “cristianità”.

4. Nell’Undicesimo secolo sorse un movimento 
contrario, che condusse alla preminenza del sa-
cerdozio sull’impero e del papa sull’imperatore, 
pur rimanendo intatta la struttura dell’imperium 
christianum e di una Chiesa che si pensava come 
impero. Di fronte alla decadenza della Chiesa, sot-
tomessa al dominio civile, il motto della riforma, 
propugnata dall’abbazia di Cluny era: libertas ec-
clesiae. E questo voleva significare che la Chiesa 
non è semplicemente un’appendice dell’impero, 
ma la sposa di Cristo e Dio la vuole “libera, non 
serva” (Anselmo di Aosta, Ep. 235, 243, 249, 262). 
Diventato papa, con il nome di Gregorio VII, il 
monaco cluniacense Ildebrando, si votò alla rifor-
ma della Chiesa sotto questo motto. Lottò contro 
la simonia: chi aveva ottenuto una carica religiosa 
con denaro veniva deposto; introdusse la proibizio-
ne del matrimonio dei preti e vietò ad un prete spo-
sato di presiedere la liturgia; contro l’investitura 
dei laici ricorse alla deposizione e alla scomunica. 
In questo movimento il tratto monastico divenne 
un’immagine tipica della Chiesa. 
“La cristianità fu vista come una grande abbazia, nella 
quale i laici erano come dei fratelli laici sposati, che si oc-
cupavano delle esigenze vitali e materiali dei ministri del 
Signore”. 12 

Questa strada implicava che il papato rivendicasse 
per sé la piena supremazia da esercitare anche su 
imperatori, re e principi. Il vescovo di Roma si di-
chiarò “signore feudale” su tutti i signori di questa 

11. E. Amman, L’epoca 
carolingia, in Storia della 
Chiesa, IV, Torino, 1977, 
p. 433, cit. in E. Malnati, 
La Chiesa, sviluppo storico 
dell’ecclesiologia, Piemme, 
Casale M. 1998. p. 53.

12. Y. Congar, in H. Fries, 
Dizionario teologico, I, 
Queriniana, Brescia 1968, 
pp. 229-242.



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    139.

terra, i quali a loro volta, in quanto vassalli, poteva-
no ricevete l’investitura sotto il suo nome. Queste 
intenzioni le troviamo espresse nel cosiddetto Di-
ctatus papae di Gregorio VII.13  Alcune espressioni 
di questo testo sono significative e parlano da sole: 
“1. la Chiesa Romana è stata fondata unicamente da Dio; 
2. il Pontefice Romano è l’unico ad essere di diritto chiamato 
universale; 3. Egli solo può deporre o reinsediare i vescovi; 
7. Egli solo è legittimo, secondo i bisogni del momento, 
fare nuove leggi, riunire nuove congregazioni, fondare 
abbazie o canoniche; e, dall’altra parte, dividere le diocesi 
ricche e unire quelle povere; 8. Egli solo può usare le in-
segne imperiali; 9. Solo al Papa tutti i principi debbano 
baciare i piedi; 12. Ad lui è permesso di deporre gli impera-
tori; 19. Egli non può essere giudicato da nessuno”.

Secondo la teoria delle due spade propugnata fin 
dal tempo di Gelasio I (morto nel 496) vi era equi-
librio nella chiesa tra il potere sacerdotale del papa 
e quello regale dell’imperatore. Ora però la divi-
sione dei due poteri viene interpretata in senso di-
verso. Nella mano del papa sono riposte entrambe 
le spade: è lui che impugna la spada spirituale per 
la salvezza delle anime; e delega quella tempora-
le agli imperatori ed ai re, che per suo mandato e 
secondo le sue direttive l’usano al servizio della 
Chiesa.
Gli ulteriori sviluppi storici continuarono e insi-
stettero su questa linea. Innocenzo III riaffermò 
con il sostegno di giuristi e canonisti che il papa 
deteneva la plenitudo potestatis - un’espressione 
non nuova che tuttavia fece il suo ingresso nella 
cancelleria pontificia, e fu adottata dai canonisti. 
Significativo in tal senso il trattato De ecclesiasti-
ca potestate di Egidio Romano (vescovo di Bour-
ges dal 1295 al 1316) in cui afferma: “Il papa nella 
chiesa occupa il vertice e a buon diritto può essere 
identificato con la chiesa stessa”. E Bonifacio VIII 
con la tesi di principio, caricata di valenza dog-
matica, inclusa nella chiusura della Bolla “Unam 
Sactam” (1302), sostenne: “Dichiariamo che ogni 

13. Il Dictatus papae è la 
raccolta di 27 proposizio-
ni, sotto forma di tesi, cia-
scuna delle quali enuncia 
uno specifico potere del 
pontefice romano. Vi sono 
elencati i principi della Ri-
forma Gregoriana. Redatto 
al tempo di Gregorio VII o 
poco dopo, il documento 
è inserito fra due lettere 
datate marzo 1075. Il testo 
completo in K. Schatz, Il 
primato del papa. La sua 
storia dalle origini ai nostri 
giorni, Queriniana, Brescia 
1996, 242-243.



140.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

creatura è sottoposta al romano pontefice: lo affermiamo, 
lo definiamo come pienamente necessario per la salvezza” 
(Dz 875). Questo accadeva quando la teoria era già posta 
decisamente in questione dalla prassi, soprattutto attra-
verso Filippo IV, re di Francia. 
A lato e anche in sordina rispetto a questa visione canoni-
stica e giuridica si muoveranno i carismi degli ordini men-
dicanti che terranno viva una concezione misterica della 
Chiesa nell’ordine della charitas.

6. Da questo momento gran parte dell’ecclesiologia si 
muoverà sulla contrapposizione dei due poteri, quello del 
papa e quello dell’imperatore; e sulla concezione della 
Chiesa e della società come due entità parallele e concor-
renziali l’una con l’altra. La storia di questo parallelismo 
concorrenziale diventerà chiaro solo nel tempo della mo-
dernità, quando la società civile sarà sempre più intesa in 
termini laici, con natura e struttura propria e si estranierà 
dall’influenza della chiesa. 
La seconda conseguenza che caratterizzerà il modo in cui 
è andata sviluppandosi l’ecclesiologia è che la chiesa, in-
terpretata in termini giuridici e canonici, come auctoritas e 
potestas, apparirà sempre più come pura struttura gerarchi-
ca, perdendo il contatto con la dimensione più profonda di 
essere un popolo di credenti in Cristo. In questa prospettiva 
l’ecclesiologia postridentina resterà impostata in chiave so-
ciologica, in cui la comunità dei fedeli è semplicemente la 
causa materialis dell’essere chiesa; la causa formale è l’u-
nione sociale, realizzata in forza dell’autorità gerarchica che 
la crea con il suo potere e che così ne è la causa efficiente, 
mentre la salvezza delle anime è la causa finalis. L’ecclesio-
logia così impostata si è trasformata - possiamo dirlo con un 
neologismo - in gerarcologia. E questa sarà l’impostazione 
della manualistica scolastica post-tridentina.
Questa visione si radicalizzò anche in funzione di con-
trapposizione ad alcune tesi dei riformatori. Ne citiamo 
alcune. Wycliff e Hus auspicavano una chiesa senza leggi 
e senza gerarchie. Lutero equiparava il sacerdozio dei fe-
deli con il sacerdozio ministeriale. Diceva: “Tutti coloro 



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    141.

che sono stati battezzati possono vantarsi di essere 
già consacrati preti, vescovi e papa, anche se poi di 
fatto non esercitano queste funzioni”.14 Giovanni 
Calvino, l’unico vero ecclesiologo tra i riformato-
ri, aveva delineato nella Institutio religionis chri-
stianae (1536) una chiesa del nascondimento, che 
si costruisce attorno all’idea della predestinazione 
degli eletti che formano la Communio sanctorum 
in forza della partecipazione a Cristo e alla sua 
Croce.15

7. In conclusione, la categoria che sempre più do-
mina come connotazione della chiesa è quella di 
“società”: 
“La Chiesa è la forma perfetta della società umana, voluta 
da Dio, unica garante dell’eticità delle sue leggi e delle sue 
strutture. La struttura perfetta della chiesa è, a sua volta, 
garantita per volontà divina dalla sua struttura gerarchi-
ca, con il papa detentore dell’autorità suprema. Con queste 
due affermazioni di fondo la Chiesa cattolica argomenterà 
contro lo scisma dell’Oriente ortodosso, contro le chiese 
separate della Riforma, contro le prevaricazioni dell’im-
peratore e dei re cristiani e infine contro l’affermazione 
dello stato laico nella sua totale indipendenza dalla Chie-
sa. Tuttavia non è corretto parlare - come alcuni fanno - 
di concezione teocratica della società, perché la teologia 
cristiana non ha mai avanzato l’idea di un assorbimento 
dell’autorità e delle istituzioni civili dentro la struttura ec-
clesiastica. Ciò che è vero è che l’ecclesiologia medievale e 
quella post-tridentina hanno considerato la chiesa come 
l’unica forma sotto la quale la società civile poteva trovare 
la sua legittimazione morale”.16 

3. La svolta dell’ecclesiologia romantica 

Il secolo XIX registra nella cultura europea una 
vigorosa reazione al razionalismo illuminista at-
traverso il movimento romantico. Il procedere per 
idee chiare e distinte o per percezioni controllabili, 
verificabili e classificabili del razionalismo viene 
sostituito dal percezione della complessità del reale 
e dalla ricchezza dei simboli. In questo movimento 

14. M. Lutero, Appel à la 
noblesse, WA, 408, cit. in E. 
Malnati, La chiesa .... o.c. 
p. 79.
15. B. Gherardini, La 
Chiesa nella storia della 
teologia protestante, Borla, 
Torino 1969, p. 79.

16. S. Dianich - S. Noce-
ti, Trattato sulla Chiesa, 
Queriniana, Brescia, 2005, 
p. 144.



142.   Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

cresce il senso del mistero, la concezione vitalisti-
ca ed organica dell’universo, l’amore alle tradizio-
ni medioevali ricche di saghe dove anche la foresta 
e le pietre vivono e si muovono: tutto questo costi-
tuisce il clima culturale in cui anche la religiosità 
assume nuove forme. 
In questo clima l’opera di J. A. Möhler (1796-
1838), insieme alla Scuola di Tubinga, propone 
due linee ecclesiologiche nuove ed antiche, quella 
dell’unità e quella dell’incarnazione. Non si ritiene 
più possibile parlare della Chiesa come del Regno 
di Francia o della Repubblica di Venezia, perché la 
struttura sociale della chiesa non può essere con-
siderata in maniera scissa e autonoma rispetto al 
mistero di grazia e di vita spirituale che porta in sé. 
Si tratta quindi di scoprire qual è il principio che la 
genera e la mantiene nell’unità. 
Questo principio di unità è lo Spirito; e poiché è 
lo Spirito del Figlio Incarnato, da esso promana 
l’articolazione del corpo visibile della Chiesa, in 
cui i dati visibili sono, come la carne di Cristo, l’e-
lemento storico significante e portante il mistero 
dello Spirito nascosto nella coscienza interiore del-
la Chiesa: 
“Cristo stabilì una comunità, e la sua parola divina, la sua 
volontà vivificante e l’amore da lui diffuso esercitarono un 
influsso intrinsecamente unificatore sui suoi, sicché alla 
sua istituzione esteriore corrispose un impulso da lui im-
messo nel cuore dei credenti, ed essi formarono un’unione 
vitale, percepibile con gli occhi, e si potè dire: qui e qui 
essi sono, qui è la sua Chiesa, la sua istituzione, in cui egli 
continua a vivere, in cui i suo Spirito continua a operare 
e la parola da lui pronunciata risuona eternamente. Sot-
to questo profilo la Chiesa visibile è pertanto il Figlio di 
Dio che continuamente si presenta tra gli uomini in for-
ma umana, che sempre si rinnova e ringiovanisce, la sua 
incarnazione continua, così come a loro volta i credenti 
vengono detti nella Scrittura il corpo di Cristo”.17 

Si ritorna così in un certo senso all’ecclesiologia 
misterica dei Padri, anche se la loro ampia simbo-
logia si restringe alla sola immagine del corpo; ma 

17. J. A. MÖlher, Simboli-
ca. Esposizione delle antite-
si dogmatiche tra cattolici e 
protestanti secon-do i loro 
scritti confessionali pubbli-
ci, a cura di J. R. Geisel-
mann, Jaca book, Milano, 
1984, p. 280.



Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia    143.

qui l’immagine del corpo è interpretata in senso realistico 
e vitale.
Questa ecclesiologia penetrerà fino agli schemi prepara-
tori del Concilio Vaticano I, però non riuscirà ad imporsi 
sia perché il Concilio dovette concludersi in tutta fretta 
a causa dello scoppio della guerra franco-prussiana, ma 
soprattutto per la forte persistenza di schemi sociologici e 
le forti esigenze apologetiche e giuridiche. 
Comunque da questa ecclesiologia fiorirà una vasta let-
teratura sul “Corpo mistico”, che illuminerà il senso pro-
fondo della comunità cristiana e del popolo di Dio, la 
coscienza del sacerdozio dei fedeli e lo sviluppo delle 
categorie sacramentali, che aprirà le porte all’interpreta-
zione ecclesiologica del tempo moderno. Essa avrà come 
vertice l’enciclica Mystici Corporis di Pio XII (1943) che 
ricalca l’ecclesiologia paolina della Chiesa come corpo di 
Cristo. 
Fino al Vaticano II però questa corrente innovatrice non 
è riuscita a mutare la trattatistica della scuola, dominata 
dagli impianti concettuali della neoscolastica impegnata 
soprattutto nell’ambito apologetico-razionalistico nel de-
scrivere la Chiesa. 



144.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

Capitolo sesto
LA NATURA DELLA CHIESA.

CHE COSA LA CHIESA DICE DI SE STESSA.

Finora abbiamo, nel nostro percorso, visto il passaggio da 
Gesù Cristo alla Chiesa primitiva ed i vari modi in cui essa 
si è espressa lungo la storia. Ora la Chiesa ha vissuto un 
evento, il Concilio Vaticano II, che ha avuto il suo centro 
di riflessione proprio sulla natura e identità della Chiesa.
Il sinodo straordinario dei vescovi del 1985 ha riassun-
to le istanze fondamentali del Vaticano II con questa for-
mula pregnante: “Ecclesia sub verbo Dei, Mysteria Christi 
celebrans, pro salute mundi - La Chiesa sottomessa alla 
Parola di Dio, celebra i misteri di Cristo, per la salvezza 
del mondo”. 
Con questa formula quadripartita il sinodo ha ribadito che 
1. il tema del Concilio è stata la Chiesa (Lumen gentium); 
2. la Chiesa sta sotto la Parola di Dio, ed è chiamata a ser-
vire quella Parola (Dei Verbum); 
3. la Chiesa celebra i misteri di Cristo e ha in lui il suo 
centro (Sacrosanctum Concilium); 
4. la Chiesa esiste per la salvezza del mondo (Gaudium et 
Spes).
Con questo programma il Vaticano II è stato il primo 
Concilio che si è espresso in modo esplicito e ampio 
sulla natura e l’identità della Chiesa. Per un millennio e 
mezzo la Chiesa ha vissuto ciò che essa “è” senza porsi 
il problema della sua “natura”. Come abbiamo visto, ha 
cominciato a riflettere su se stessa soltanto tra il XIV-X-
VI, nei conflitti tra il papato e gli stati nazionali, che al-
lora stavano sorgendo, e durante la Riforma protestante. 
Queste due situazioni storico-culturali hanno influenzato 
e condizionato il modo di intendere la Chiesa, che è du-
rato dal COncilio di trento fino al Vaticano II. Di per sé il 
fatto non è strano, poiché la Chiesa è immersa e si svilup-
pa nella storia, ma questo ha generato visioni unilaterali 
sull’identità della Chiesa.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    145.

All’epoca della Controriforma i teologi cattolici 
adottarono il registro giuridico, sociologico e per-
sino politico, per interpretare la Chiesa. In con-
trapposizione alla sottolineatura di quello che è 
stato chiamato “invisibilismo protestante”,1 essi, 
e in particolare Roberto Bellarmino, accentuaro-
no la necessità del legame con la “Chiesa visibile” 
(cioè con i suoi aspetti giuridico-istituzionali) per 
ottenere la salvezza. 
Anche se non era posta in discussione la realtà in-
visibile della Chiesa come “comunità di grazia”, il 
criterio costitutivo che determinava l’appartenen-
za alla Chiesa era considerato l’appartenenza alla 
“Chiesa visibile”. E di fatto, nella teologia post-tri-
dentina e ancor più nella teologia neo-scolastica, 
la categoria principale usata per definire la Chiesa 
fu quella di “societas”. Coerentemente la preoccu-
pazione principale si incentrava nel dimostrarne la 
visibilità e la sua identificazione nella gerarchia, e 
con il suo vertice, il Papa (Vaticano I). 
Questa visione unilaterale fu accentuata a cau-
sa dei movimenti che si svilupparono nei secoli 
XVIII e XIX (Gallicanesimo,2 Giuseppinismo e 
Febronianesimo3) contro i quali la Chiesa difese 
la propria libertà. Lo fece però in nome dell’auto-
comprensione di essere “societas perfecta” in una 
specie di contrapposizione rivendicativa e di dife-
sa rispetto alla realtà politico-sociale del tempo:4 la 
conseguenza fu che venne ulteriormente sottoline-
ata la visione della Chiesa come società organizza-
ta verticalmente.
Un accenno di comprensione alternativa si ebbe 
nel XIX secolo. Da una parte, i fondatori della 
Scuola di Tubinga (J. S. Drey e J. A. Mohler), allar-
garono lo sguardo fondando la comunione eccle-
siale sul mistero dell’Incarnazione e sulla missione 
dello Spirito Santo. Da un’altra parte, i rappresen-
tanti della Scuola Romana 5 (G. Perrone, C. Passa-
glia, J. B. Franzelin) considerarono la Chiesa come 

1. G. Calabrese, Per una 
ecclesiologia trinitaria. Il 
mistero di Dio e il mistero 
della Chiesa per la salvezza 
dell’uomo, EDB, Bologna 
2000, p. 74
2. Gallicanesimo è l’insie-
me di tendenze dottrinali 
e di atteggiamenti politici, 
delineatisi in Francia dal 
sec. 14° e affermatisi so-
prattutto nei sec. 16° e 17°, 
che miravano a ottenere 
piena libertà e autonomia 
della Chiesa francese e del-
la monarchia nei confronti 
dell’autorità pontificia.
3. Febronianesimo è la 
dottrina giurisdizionali-
sta, sostenuta da J.N. von 
Hontheim, noto con lo 
pseudonimo Giustino Fe-
bronio, vescovo cattolico 
ausiliare di Treviri (1701-
1790), che, nel De statu 
ecclesiae (1763), rifiutò il 
primato del papa sul con-
cilio e affermò l’autonomia 
delle Chiese nazionali. Il 
febronianesimo si dif-fuse 
soprattutto in Germania e 
influenzò la politica eccle-
siastica di alcuni esponenti 
dell’assolutismo illumina-
to, come Giuseppe II d’Au-
stria (1741-1790: dal suo 
nome “Giuseppinismo”) e 
il granduca Pietro Leopol-
do di Toscana.
4. “[La Chiesa] è una so-
cietà nel suo genere e nel 
suo assetto giuridico per-
fetta, dal momento che 
possiede, per volontà e 
grazia del suo fondatore, 
in sé e per se stessa tutti gli 
strumenti necessari al suo 
esistere e al suo ope-ra-
re. Come il fine al quale 
la Chiesa tende è di gran 
lunga il più nobile fra tutti, 
così la sua potestà è sopra 



146.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

“mistero”, che ha bisogno dello Spirito Santo come 
sua anima. Queste idee però iniziarono a fiorire 
soltanto nel XX secolo con l’affermarsi del movi-
mento teologico, biblico e liturgico ed ebbero la 
sua voce profetica in Romano Guardini, il quale 
annunciava (1922) che “la Chiesa si risveglia nelle 
anime”. 6 Di fatto, però, nel vissuto comune dei fe-
deli, prima del Vaticano II, la Chiesa ha continua-
to ad essere intesa come un apparato organizzati-
vo, giuridico e amministrativo o, come sintetizzò 
Y. Congar, “una gerarcologia”, anche se vi fu il ten-
tativo di correggere in senso interiore mediante la 
teologia della Chiesa come “Corpo mistico”.
Il Concilio Vaticano II perciò, rispetto al passato, 
ha segnato un orientamento nuovo nel “pensare la 
Chiesa”. 

1. La Chiesa come soggetto nell’economia 
generale del Concilio Vaticano II 7

La direzione “pastorale” verso cui Giovanni XXIII 
aveva indirizzato il Concilio portò quasi subito a 
rendersi conto che la cifra che lo avrebbe guida-
to sarebbe stato il tema della Chiesa, come ebbe a 
dire il card. Suenens e lo stesso Giovanni XXIII:  
“E’ bene che si elabori, tutti insieme, quello che potrebbe 
dirsi un piano d’insieme, cioè la ratio del Concilio stesso 
[..]. Vorrei così proporre questo piano: il Concilio sia un 
Concilio de ecclesia”. 7

“La Chiesa vuol essere ricercata qual essa è, nella sua strut-
tura interiore – vitalità ad intra – in atto di ripresentare, an-
zitutto ai suoi figli, i tesori di fede illuminatrice e di grazia 
santificante [..]. riguardata nei suoi rapporti della sua vitalità 
ad extra, cioè la Chiesa di fronte alle esigenze e ai bisogni dei 
popoli (..); la Chiesa dunque sente di dover far onore con il 
suo insegnamento alle proprie responsabilità”. 8  

Il processo che ha condotto alla stesura e all’appro-
vazione conciliare della LG è molto articolato ed in-
teressante. Tuttavia è da considerare che la Lumen 
Gentium non è l’unico documento conciliare che 

ogni altra la più eminente, 
né può essere giudicata in-
feriore al potere civile, né 
essere in alcun modo ad 
esso” (Leone XIII, Immor-
tale Dei, 1885).
5. La “Scuola Romana” è 
quel filone filosofico-teolo-
gico che si è consolidato pri-
ma nel Collegio Romano e 
quindi nelle due Universi-
tà Pontificie di Sant’Apol-
linare e della Gregoriana, 
che avevano come perno il 
pensiero di san Tommaso. 
Questo filone di pensiero 
assunse un tomismo se-
rio, prevenendo la felice 
ripresa dell’interesse a san 
Tommaso, fatto proprio 
dall’enciclica Aeterni Pa-
tris di Leone XIII, di cui 
in qualche modo anticipa-
tore/preparatore e da cui 
ricevette il suggello.
6. Nel 1922 Romano Guar-
dini raccolse nel libro Il 
senso della Chiesa le sue 
lezioni tenute l’anno pre-
cedente all’università di 
Bonn. Le lezioni avevano 
entusiasmato l’uditorio 
coinvolto in un clima ge-
nerale di risveglio cultu-
rale e religioso. Propongo 
uno stralcio dal primo 
capitolo:“La figura della 
Chiesa, del Corpus Christi 
mysticum, come si pre-
senta nelle epistole di san 
Paolo agli Efesini e ai Co-
lossesi, acquista una forza 
tutta nuova. Sotto la guida 
del suo Capo, Cristo, la 
Chiesa comprende “tutto 
quello che sta in cielo, in 
terra e sotto la terra” (cf Fil 
2, 10). Nella Chiesa tutto è 
legato a Dio, gli uomini, gli 
angeli e le cose. In essa co-
mincia fin da ora la grande 
rinascita alla quale “tutta la 



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    147.

creazione anela” (cf Rom 8, 
19 ss.). Questa unità, però, 
non è una esperienza di 
vita caotica, non è soltanto 
una corrente di sentimen-
to. Si tratta di una colletti-
vità che dogma, liturgia e 
diritto hanno contribuito 
a formare: non semplice 
collettività, ma comunità, 
non solo movimento reli-
gioso, ma vita di Chiesa, 
non una romanticheria 
dello spirito, ma realtà on-
tologica ecclesiale. Questo 
modo d’essere in comunità 
è sostenuto, come dal cir-
colare pulsante del sangue, 
dalla coscienza della vita 
sovrannaturale. Come nella 
sfera della spiri-tualità si af-
ferma ovunque la vita - che 
è tanto enigmatica e pur di 
tanto immediata penetra-
zione intuitiva - così accade 
anche nel sovrannaturale. 
La grazia è vita reale; l’agire 
religiosamente è un elevarsi 
ad un modo di vita più alto; 
la comunità è comunione 
di vita e tutte le forme sono 
forme vitali. Tutto questo si 
può riassumere in una pa-
rola: la “Chiesa”, è nuova-
mente viva e noi compren-
diamo che essa è veramente 
l’Uno e il Tutto”: R. Guar-
dini, Il senso della Chiesa, 
Morcelliana, Brescia 2007.
7. La bibliografia sul Vatica-
no II è sterminata. Per una 
lettura teologica cf G. Tan-
gorra, La Chiesa secondo 
il concilio, Bologna 2007; 
C. Del Pero, La chiesa del 
Concilio, Libr. Ed. Fiorenti-
na, Firenze 2004.
8. Giovanni XXIII, Radio-
messaggio ad un mese dal 
Concilio, 1962.

tratti del tema ecclesiologico, poiché questo è dif-
fuso in altri documenti i quali, partendo dall’au-
to-comprensione che LG offre della Chiesa, speci-
ficano identità, missione e relazione della Chiesa 
stessa con i problemi vitali e decisivi del mondo. 
Il motivo è che la modalità di procedimento del 
Concilio nello stendere i testi non è stato quello di 
prendere in considerazione un unico documento 
alla volta e concluderne la stesura, ma ha condotto 
in parallelo diversi lavori di verifica, discussione e 
approvazione di testi che risentono così di mutue 
connessioni. 

Altre tematiche ecclesiologiche contenute in altri 
documenti sono:
1. la problematica ecumenica (Unitatis Rediten-
gratio), vera e grande novità, sofferta e combattu-
ta, al Concilio;
2. il rapporto con le religioni non cristiane (Nostra 
Aetate);
3. l’indole  missionaria della chiesa (Ad Gentes);  
4. la comprensione dell’identità e funzione di al-
cune vocazioni specifiche nella chiesa: l’ufficio 
pastorale dei vescovi (Christus Dominus), il mi-
nistero e la vita presbiterale (Presbyterorum Or-
dinis), l’apostolato dei cristiani laici (Apostolicam 
Actuositatem), la vita di consacrazione (Perfectae 
Charitatis);
5. infine il testo pastoralmente più significativo: la 
costituzione Gaudium et spes, che con la sua carat-
terizzazione di “documento pastorale” costituisce il 
“terreno proprio” in cui l’auto-comprensione mi-
sterico-sacramentale della Chiesa contenuta in LG, 
trova gli spazi più adeguati di operatività.8 
Più in generale occorre considerare che la Chiesa 
su cui la Lumen Gentium focalizza l’attenzione, esce 
dalle discussioni e dai documenti conciliari come 
soggetto unitario e globale, qualificato per gli snodi 
misterici e per i dinamismi che lo muovono. 



148.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

In estrema sintesi si potrebbe ricavare uno schema 
di questo tipo:

9. Ne dà ampia documen-
tazione uno dei protagoni-
sti, G. Philips, La chiesa e 
il suo mistero. Storia, testo 
e commento di LG, Jaca 
book, Milano 1982, pp. 
17-66; cf anche l’efficace e 
simpatico quadro che offre 
O. H. Pesch, Il Concilio 
Vaticano II, Brescia 2005, 
pp. 138 ss; per una visione 
sintetica del testo e della 
sua genesi, cf L. Sartori, 
La Lumen Gentium, trac-
cia di studio, Padova 1994. 
Decisivo per la ricostruzio-
ne storica dei particolari G. 
Alberigo (ed.), Storia del 
Concilio Vaticano II, Pe-
eters-Il Mulino, Bologna 
1995-2001, vol. I, pp. 305-
321; 333-335;  vol. II, pp. 
309-383.  Va anche citato 
il ricco e profondo Diario 
di Y. Congar che spazia 
dalla fase preparatoria alla 
celebrazione e alla conclu-
sione del Concilio, mo-
strando quello straordina-
rio e complesso intreccio 
di elaborazione testuale, 
confronti critici, timori 
e speranze che fanno del 
Vaticano II un’esperienza 
profondamente ecclesia-
le. Congar annota diversi 
elementi che consentono 
la ricostruzione del ter-
reno che ha consentito la 
sostituzione degli sche-
mi predisposti prima del 
Concilio e la genesi della 
Costitu-zione dogmatica, 
strettamente intrecciata al 
più complessivo lavoro su 
altri testi. Y. Congar, Dia-
rio del Concilio, 2 voll., San 
Paolo, Milano 2005.
   Basti citare a titolo esem-
plificativo alcuni passaggi 
celebri della Gaudium et 
Spes: “Nessuna ambizione 

4.disponibile a concorrere 
con l’umanità, con le grandi 
religioni e con le istituzioni 

planetarie per il bene 
dell’uomo

3. sacramento di salvezza, 
rivolta al mondo nello stile 
dell’evangelizzazione e del 

servizio 

2. in ascolto della Parola, 
sotto la conversione al 

Vangelo e al Regno di Dio  

1. LA CHIESA 
si comprende come popolo di 

Dio, comunità misterica di 
battezzati, ordinati in ministeri 

Per una prima, sostanziale valutazione, basta af-
fidarsi alle poche, incisive affermazioni di M. D. 
Chenu che, mentre riconosce il carattere profetico 
soprattutto del secondo capitolo della Costituzio-
ne, prosegue in questi termini: 
“l’operazione strategica che fin dal primo mese del Con-
cilio ha deciso della sua sorte (..), ha trasformato il doc-
umento giuridico-teologico predisposto in un’intelligenza 
evangelica del “mistero” in atto nella Chiesa. Così risultò 
sconvolto il dispositivo contemplato, in un primo tempo, 
negli schemi prestabiliti sulla Chiesa. Al posto di una se-
quenza verticale, secondo la via autoritaria, che passava 
da Cristo al Sommo Pontefice, dal Pontefice ai Vescovi, 
ai preti e finalmente al “gregge” condotto da questa gerar-
chia, il piano venne rovesciato. Ed ecco, quale emanazione 
del Cristo, il Corpo dei credenti che realizza nella storia il 
suo mistero (cap. 1). Questo corpo viene allora descritto come 
costituente un popolo: denominazione al tempo stesso biblica, 
evangelica, sociologica ed escatologica, di cui si specifica-
vano le proprietà e le strutture, indipendentemente dalla 
qualità dei suoi membri (cap. 2). Veniva quindi preso in 
considerazione dentro questo popolo l’apparato delle fun-
zioni “biologiche” di questo corpo: non soltanto in forza 
della qualifica generale di ogni società dove un’autorità eser-
cita l’amministrazione del bene comune, ma in un carattere 
specifico, in forza di un complesso sacro di servizi, di minis-
teri, che fondano e legittimano i ‘poteri’ derivanti mistica-
mente e sacramentalmente da Cristo (cap. 3)”.10

La Lumen Gentium costituisce (accanto a DV e a 
GS) il documento più vitale ed articolato del Va-



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    149.

terrena spinge la Chiesa; 
essa mira a questo solo: 
continuare, sotto la guida 
dello Spirito consolatore, 
l’opera stessa di Cristo, il 
quale è venuto nel mondo 
a rendere testimonianza 
alla verità (GS 2), a salvare 
e non a condannare, a ser-
vire e non ad essere servi-
to” (GS 3); cf i nn. 40-44 ri-
guardanti i mutui rapporti 
che legano chiesa e mondo 
contemporaneo.
10. M.D.CHENU, La 
Chiesa popolo messianico, 
Torino, 1967, pp. 19-20.

ticano II: l’iter di elaborazione del testo è indice 
della faticosa ricerca nel dibattito conciliare di un 
nuovo, più completo e deciso equilibrio. Per questa 
ragione non stupisce che l’ecclesiologia contenuta 
in LG non sia priva di quelle ambiguità e tensioni 
che accompagnano quasi fatalmente un documen-
to di sintesi, posizionato sul crinale di un’epoca 
ecclesiale e culturale di cui è bene non dimenticar-
si. Di qui, nel testo si possono notare alcuni snodi 
che appaiono non ben armonizzati nel contesto, a 
volte impegnato a compiere una difficile opera di 
mediazione tra diverse polarità, di cui si vorrebbe 
esprimere la pari urgenza e dignità, senza che l’una 
vada a discapito delle altre.
È quanto si percepisce, per esempio, nel delica-
to procedere a proposito del rapporto che lega il 
collegio episcopale e il capo del collegio (il Papa); 
nell’impegno in materia ecumenica rispetto alla 
quale il Concilio è stato un apripista e un momen-
to di coscienza e di svolta più che di sistematico 
approfondimento; nel complesso campo della 
comprensione teologica delle religioni non cristia-
ne, per le quali verranno elaborati ulteriori passag-
gi del magistero pontificio post-conciliare. 
L’elemento giuridico, cardine della sistematica ec-
clesiologica preconciliare, non è stato di fatto ben 
assorbito entro i parametri e le prospettive di una 
nuova visione: esistono l’afflato sereno e l’innova-
zione del punto di vista del recupero della tradizio-
ne misterica e sacramentale, pur persistendo ele-
menti di tensione e giustapposizione. In sintesi, ci si 
può attenere al giudizio prudente di Luigi Sartori 
che così si esprime: 
“Quale ecclesiologia predomina in Lumen Gentium? Si 
deve rispondere con cautela, perché sono presenti un po’ 
tutti gli orientamenti. Dei Verbum e Sacrosanctum Concil-
ium determinano tracce di ecclesiologia della Parola e dei 
Sacramenti nei primi due capitoli. Il cap. III dà ancora mol-
to spazio all’ecclesiologia giuridica. Il n. 12 (del capitolo II) 
è un seme denso e fecondo di ecclesiologia carismatica. I due 



150.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

capitoli sul popolo di Dio e sui laici (legati a GS) aprono 
ad un’ecclesiologia ecumenico-missionaria. Comunque tut-
ta intera la LG respira di prospettive misteriche e mistiche. 
Ma nulla emerge di esclusivo con immediata evidenza. Il 
testo rimane complesso”.11 

3. Definizione di Chiesa?

E’ noto che la Lumen Gentium non presenta alcu-
na definizione vera e propria di Chiesa. La storia 
della costituzione annota che la Commissione Pre-
paratoria aveva il programma di canonizzare l’ec-
clesiologia del “Corpo mistico”, la quale non solo 
costituiva l’attesa più diffusa nel solco della Mystici 
Corporis, ma era addirittura alimentata dalle diret-
tive stesse di papa Giovanni XXIII alla Commis-
sione preparatoria.12 Tuttavia l’esito più inatteso 
fu che il Concilio scelse l’ecclesiologia del Popolo di 
Dio.  
Dell’ecclesiologia conciliare della LG si possono 
trattenere alcuni elementi sintetici come li ha elen-
cati il card. Ratzinger: 
“Per quanto concerne l’ecclesiologia della LG, sono restate 
nella coscienza ecclesiale alcune parole chiave: l’idea di 
popolo di Dio, la collegialità dei vescovi come rivalutazi-
one del ministero dei vescovi nei confronti del primato del 
Papa, la rivalutazione delle chiese locali nei confronti del-
la Chiesa universale, l’apertura ecumenica del concetto di 
Chiesa e l’apertura alle altre religioni; infine lo stato specif-
ico della Chiesa cattolica, che si esprime nella formula sec-
ondo cui la Chiesa una, santa, cattolica ed apostolica, di 
cui parla il Credo, subsistit in Ecclesia catholica”.13

Ma prima ancora di soffermarci su tutti questi 
aspetti, che pure appartengono alla forma costitu-
zionale della Chiesa, occorre fissare l’attenzione su 
due affermazioni che sono le prospettive di fondo 
che caratterizzano la Chiesa: 1. l’affermazione del-
la Chiesa come “mistero”, che è la definizione più 
vasta e teologicamente più profonda contenuta nel-
la dottrina del Vaticano II (LG cap. I); 2.  la catego-
ria di “popolo di Dio” (LG cap. II).

11. L. SARTORI, o. c., pp. 
28-29.
12. cf F. Geremia, I primi 
due capitoli della Lumen 
Gentium. Genesi ed elabo-
razione del testo concilia-
re, ed. Marianum, Roma 
1971, p. 18.
13. J. Ratzinger, L’eccle-
siologia della costituzione 
Lumen Gentium in R. Fisi-
chella (a cura di), Il Con-
cilio Vaticano II, recezione 
e attualità, Paoline, Cini-
sello B. 2000, p. 68.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    151.

Questi due elementi caratterizzano la Chiesa: un 
elemento interiore ed uno esterno. Da una parte, 
si intende affermare che le radici della Chiesa non 
sono terrene, ma appartengono al disegno di Dio; 
e dall’altra che la Chiesa è la portatrice storica del 
mistero di salvezza attraverso la storia di un popo-
lo. Pertanto, ci soffermiamo prima di tutto sull’o-
rigine soprannaturale della Chiesa, essenziale per 
comprendere e non deformare la sua identità più 
profonda, per poi affrontare come questo mistero 
dia origine ad un popolo nuovo (o messianico) nel 
mondo. 

4. La Chiesa come mistero, riflesso della vita 
trinitaria di Dio nella storia (LG cap. I)

Con la parola mysterion si intende esprimere il di-
segno divino con il quale il Padre realizza nel Fi-
glio la sua volontà salvifica attraverso l’azione san-
tificante dello Spirito Santo.14  Nei primi quattro 
numeri della Lumen Gentium si mostra la radice 
soprannaturale della Chiesa che trae origine dalla 
vita divina della Trinità nei suoi disegni sull’uma-
nità. 
“La Chiesa universale si presenta come un popo-
lo che deriva la sua unità dall’unità del Padre, del 
Figlio e dello Spirito Santo” (LG 4).15” E di conse-
guenza si mostra il ruolo (o le appropriazioni) del-
le singole Persone divine in rapporto alla Chiesa. 

1. Il Padre dall’inizio “ha decretato di elevare gli 
uomini a partecipare alla sua vita divina, con-
vocandoli nella santa Chiesa” (LG 2). Perciò la 
Chiesa esiste prima ancora della sua apparizione 
nella storia e, nell’intenzione del Padre, abbraccia 
l’umanità intera, secondo la formula di padre Ser-
tillanges: “La Chiesa prima della Chiesa”.16 E inte-
ressante notare che LG 2 corregge il tradizionale 
motto Ecclesia ab Abel usque ad ultimum electum 
(che suggeriva una visione più selettiva e morali-

14. G. PHILIPS, La Chie-
sa e il suo mistero, o. c., p. 
71.
15. “Sic apparet universa 
Ecclesia sicuti de unitate 
Patris et Filii et Spiritus 
Sancti plebs adunata”: 
San Cipriano, De Orat. 
Dom. 23: PL 4, 553.
16. cit. in H. DE LUBAC, 
Meditazioni sulla Chiesa, 
o. c. p. 32.



152.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

stica della salvezza, poiché faceva partire la Chie-
sa da Abele, l’uomo giusto) e, al suo posto, pone 
Adamo come primo riferimento: omnes justi inde 
ab Adam, dilatando così al massimo la concezione 
universale di salvezza, intesa come ricapitolazione 
di tutto in Cristo, includendo tutti gli uomini (inde 
ab Adam) e la storia umana nell’intenzione salvifi-
ca del Padre.17

LG 2 L’eterno Padre, con liberissimo e arcano disegno di 
sapienza e di bontà, creò l’universo; decise di elevare gli 
uomini alla partecipazione della sua vita divina; dopo la 
loro caduta in Adamo non li abbandonò, ma sempre prestò 
loro gli aiuti per salvarsi, in considerazione di Cristo re-
dentore, “il quale è l’immagine dell’invisibile Dio, generato 
prima di ogni creatura” (Col 1,15). Tutti infatti quelli che 
ha scelto, il Padre fino dall’eternità “li ha preconosciuti e 
predestinati a essere conformi all’immagine del Figlio suo, 
affinché egli sia il primogenito tra molti fratelli” (Rm 8, 
29). I credenti in Cristo, li ha voluti chiamare a formare 
la santa Chiesa, la quale, già annunciata in figure sino dal 
principio del mondo, mirabilmente preparata nella storia 
del popolo d’Israele e nell’antica Alleanza, stabilita infine 
“negli ultimi tempi”, è stata manifestata dall’effusione del-
lo Spirito e avrà glorioso compimento alla fine dei secoli. 
Allora, infatti, come si legge nei santi Padri, tutti i giusti a 
partire da Adamo, “dal giusto Abele fino all’ultimo eletto”, 
saranno riuniti presso il Padre nella Chiesa universale.

2. In secondo luogo, il Padre ha conosciuto, pre-
scelto e ordinato gli uomini, non in quanto singoli 
individui, ma perché per mezzo dello Spirito Santo 
fossero membri gli uni degli altri, strettamente uniti 
in Cristo e tra di loro nell’unica Chiesa: 
“... stabilì di radunare tutti i credenti in Cristo nell’unica 
Chiesa” (LG 2) e “volle santificare e salvare gli uomini non 
individualmente e senza alcun legame tra loro, ma volle 
costituire di loro un popolo, che lo conoscesse nella verità 
e fedelmente lo servisse” (LG 9). 

Questa unità è realizzata attraverso il cammino 
pasquale del Cristo, il quale nel suo innalzamento 
sulla croce riunisce tutti a sé (cf Gv 12, 32) e dal 
cui costato ferito sono nati i sacramenti (battesi-

17. “Gesù non ha creato la 
Chiesa che è antica quan-
to il primo uomo, ma l’ha 
confermata nel suo inde-
fettibile magistero, dan-
dole il potere di essere in 
terra la sua forma perma-
nente”: P. Claudel, cit. in 
H. De Lubac, Meditazio-
ni sulla Chiesa, o. c. p. 32, 
nota 19. “Non crediate che 
la Sposa, cioè la Chiesa, 
esista soltanto dalla venuta 
del Salvatore nella carne; 
essa esiste dall’inizio del 
genere umano, anzi fin 
dalla creazione del mon-
do; o meglio, e san Paolo 
ne è garante, prima ancora 
della stessa creazione del 
mondo, poiché l’apostolo 
dice: Ci ha scelti nel Cri-
sto prima della creazione 
del mondo ...”: Origene, 
in Cant. Comm. L. II cit. in 
H. De Lubac, Meditazioni 
sulla Chiesa, o. c. p. 35.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    153.

mo e eucaristia) che fondano la Chiesa (cf Gv 19, 
34). Giustamente il Sinodo del 1985 ha riafferma-
to: “Tutta l’importanza della Chiesa deriva dalla 
sua connessione con Cristo”. Il Cristo in croce è 
il momento apice dell’auto-comunicazione di Dio 
all’umanità: momento redentivo di “riconciliazio-
ne” con il Padre (cf Rom 5, 11; 2 Cor 5, 19) che 
viene - secondo l’espressione di Pascasio Radber-
to - travasato storicamente nella Chiesa: “Christus 
traslatus est ad Ecclesiam” (Gesù Cristo viene tra-
sferito nella Chiesa).18 
LG 3. È venuto quindi il Figlio, mandato dal Padre, il quale 
ci ha scelti in lui prima della fondazione del mondo e ci ha 
predestinati ad essere adottati in figli, perché in lui volle 
accentrare tutte le cose (cf Ef 1,4-5 e 10). Perciò Cristo, per 
adempiere la volontà del Padre, ha inaugurato in terra il 
regno dei cieli e ci ha rivelato il mistero di lui, e con la sua 
obbedienza ha operato la redenzione. La Chiesa, ossia il 
regno di Cristo già presente in mistero, per la potenza di 
Dio cresce visibilmente nel mondo. Questo inizio e ques-
ta crescita sono significati dal sangue e dall’acqua, che us-
cirono dal costato aperto di Gesù crocifisso (cf Gv 19,34), 
e sono preannunziati dalle parole del Signore circa la sua 
morte in croce: “Ed io, quando sarò levato in alto da terra, 
tutti attirerò a me” (Gv 12,32). Ogni volta che il sacrifi-
cio della croce, col quale Cristo, nostro agnello pasquale, 
è stato immolato (cf 1 Cor 5,7), viene celebrato sull’altare, 
si rinnova l’opera della nostra redenzione. E insieme, col 
sacramento del pane eucaristico, viene rappresentata ed 
effettuata l’unità dei fedeli, che costituiscono un solo corpo 
in Cristo (cf 1 Cor 10,17). Tutti gli uomini sono chiamati 
a questa unione con Cristo, che è la luce del mondo; da lui 
veniamo, per mezzo suo viviamo, a lui siamo diretti.

3. In terzo luogo, costituita fin dall’eternità dal Pa-
dre e realizzata nella storia da Cristo, la Chiesa è 
“co-istituita” dallo Spirito, grazie al quale si prolun-
ga e permane nella storia l’azione redentiva del Cri-
sto crocifisso-risorto secondo la sua promessa: “Egli 
(lo Spirito) vi insegnerà ogni cosa” (cf Gv 14, 26) e 
“vi guiderà alla verità tutta intera” (Gv 16, 12-14). 
E’ mediante la comunicazione del suo Spirito, in-
fatti, che il Cristo “costituisce misticamente come 

18. Pascasio Radberto, 
In lament. L. II, PL CXX, 
119 A: cit. in H. De Lu-
bac, Esegesi Medioevale I, 
p. 309.



154.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

suo Corpo i suoi fratelli, chiamati da tutte le genti” (LG 
7/1) e “costituisce il suo corpo, che è la Chiesa, come un 
sacramento universale di salvezza” (LG 48).

a. Lo Spirito è il principio unificante e vivificante del Cor-
po di Cristo. Le persone credenti pur nella loro diversità 
e differenza sono unite intorno al Cristo, formando il suo 
Corpo lungo la storia. Ma l’energia che le tiene unite in 
Cristo è data dallo Spirito. Lo Spirito Santo – per usare 
una metafora, sia pure inadeguata – è come il cemento in 
una costruzione che tiene insieme tutti gli elementi. Lo Spi-
rito infatti, dono del Risorto effuso sull’insieme dei cre-
denti riuniti nel nome di Gesù (cf Gv 20), li riempie della 
presenza efficace del Signore Risorto, superando ogni di-
sgregazione e tenendoli uniti con il riversare su di essi la 
grazia della santità. In altre parole la Chiesa è costituita 
nella santità della carità dei credenti uniti intorno ai suoi 
pastori per la grazia dello Spirito.

b. La comunità cristiana nasce dunque sotto la Croce, ma 
la consapevolezza di essere un’unità nel Corpo di Cristo 
nasce con l’effusione dello Spirito. La presenza dello Spirito 
Santo nella Chiesa trova il suo culmine nella Pentecoste, 
che segna non l’origine, ma la manifestazione al mondo la 
Chiesa e l’inizio della sua missione universale. La Chiesa 
è già costituita nel mistero pasquale di Cristo: la comuni-
tà dei fedeli infatti si trova riunita “insieme, nello stesso 
luogo” (At 2, 1) in preghiera di invocazione dello Spirito; 
ma si manifesta e prende la forma dell’unità visibilmente 
testimoniante nella Pentecoste. 

c. La Chiesa dunque si radica su due fondamenti ugual-
mente essenziali: il Cristo e lo Spirito Santo, da considera-
re nella loro convergenza vitale, poiché lo Spirito Santo è 
lo Spirito del Cristo risorto che Egli invia continuamente 
dalla Gloria con il Padre nella quale vive eternamente. E 
infine la accompagna suscitando carismi e ministeri fino 
all’escaton.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    155.

LG 4. Compiuta l’opera che il Padre aveva affidato al Figlio sulla terra 
(cf Gv 17,4), il giorno di Pentecoste fu inviato lo Spirito Santo per san-
tificare continuamente la Chiesa e affinché i credenti avessero così at-
traverso Cristo accesso al Padre in un solo Spirito (cfr. Ef 2,18). Questi 
è lo Spirito che dà la vita, una sorgente di acqua zampillante fino alla 
vita eterna (cf Gv 4,14; 7,38-39); per mezzo suo il Padre ridà la vita 
agli uomini, morti per il peccato, finché un giorno risusciterà in Cristo 
i loro corpi mortali (cf Rm 8,10-11). Lo Spirito dimora nella Chiesa e 
nei cuori dei fedeli come in un tempio (cf 1 Cor 3,16; 6,19) e in essi 
prega e rende testimonianza della loro condizione di figli di Dio per 
adozione (cfr. Gal 4,6; Rm 8,15-16 e 26). Egli introduce la Chiesa nella 
pienezza della verità (cfr. Gv 16,13), la unifica nella comunione e nel 
ministero, la provvede e dirige con diversi doni gerarchici e carismati-
ci, la abbellisce dei suoi frutti (cf Ef 4,11-12; 1 Cor 12,4; Gal 5,22). Con 
la forza del Vangelo la fa ringiovanire, continuamente la rinnova e la 
conduce alla perfetta unione col suo Sposo. Poiché lo Spirito e la sposa 
dicono al Signore Gesù: “Vieni” (cf Ap 22,17).

4. Raccogliendo in sintesi questo pensiero del Vaticano II, 
si può dire che la Chiesa è il riflesso dell’auto-comunica-
zione del disegno eterno e misterioso di Dio-Trinità sugli 
uomini, che in Gesù e nell’azione dello Spirito egli attua 
nella storia. Gli apostoli e i discepoli uniti tra loro in Cri-
sto sono il nucleo embrionale, storico-sacramentale, di 
questa auto-comunicazione che va costruendosi fino alla 
consumazione escatologica del tempo.

a. Sicuramente è dalla vicenda storica di Gesù di Nazareth 
che ha origine la Chiesa, però a differenza di ciò che avve-
niva nella trattatistica neoscolastica, il Concilio non pone 
una fondazione cristologica della Chiesa basata sull’idea 
di un atto istitutivo che Gesù avrebbe compiuto dando una 
forma istituzionale compiuta e definita ai discepoli che egli 
ha riunito attorno a sé. Al contrario, la visione del Conci-
lio si pone immediatamente sul piano della visione mistica 
e teologico-trinitaria dell’evento e si sviluppa assumendo 
dalla tradizione patristica l’audace immagine dell’Adamo 
dormiente, da cui fianco il Creatore estrasse Eva, per farne 
la figura del Cristo morente sulla croce (cf Gv 19, 34), dal 
cui fianco squarciato nasce la Chiesa. Agostino commenta: 
“Il secondo Adamo, reclinato il capo si addormentò, in modo da 
permettere che la sua sposa fosse formata con il sangue e l’acqua 
che fluivano dal suo fianco aperto” (In Jn. 120, 2). 



156.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

Ciò significa che la Chiesa scaturisce dall’oblazione 
estrema che Gesù fa di se stesso al Padre: ora se la 
Chiesa nasce dal sacrificio di Cristo, poiché questa 
è la massima espressione dell’amore del Figlio verso 
il Padre - osserva H. U. von Balthassar 19 - vuol dire 
che la Chiesa viene generata dall’intimità della re-
lazione trinitaria. E poiché, da parte nostra, la sola 
relazione trinitaria che ci è concesso di conoscere 
è quella che ci è rivelata dalla vicenda storica di 
Gesù di Nazareth, è perciò solo nella sua storia di 
uomo che noi possiamo conoscere la relazione del 
Figlio con il Padre e con lo Spirito Santo. Ne deriva 
che, se la Chiesa trae origine dall’amore di Gesù 
per il Padre (al quale egli sulla croce consegna la 
sua vita), essa nasce al di là dello spazio e del tem-
po, dal di dentro stesso dell’amore trinitario, negli 
strati profondi del mistero. Questo è il lato invisi-
bile e misterico della Chiesa.

b. A livello della storia, però la Chiesa trae origine 
dalla vicenda storica di Gesù, cioè dentro al tes-
suto dei rapporti vissuti da Gesù con gli uomini, 
dai quali egli subisce persecuzione e morte, e per 
i quali egli sacrifica la sua vita. Questo nucleo di 
rapporti attorno a Gesù non è statico e fossilizza-
to, ma è fecondo e generativo sotto l’impulso dello 
Spirito. Per questo Gesù, tornando al Padre conse-
gna ai suoi la missione di perpetuarne la memoria, 
chiamando tutti gli uomini a farsi suoi discepoli. 
Rispetto all’ampiezza dell’azione divina che opera 
nell’interiorità, il processo storico di costruzione 
della Chiesa è limitato nello spazio e nel tempo, 
potendosi compiere solo dove e quando la predi-
cazione del Vangelo riesce ad arrivare e trova acco-
glienza nella fede e nell’amore di carità reciproco 
tra i credenti. Ci sono confini precisi che segnala-
no il farsi storico della Chiesa: là dove la comuni-
cazione di Gesù crocifisso e risorto è accolta e vissu-
ta nella fede e nella carità. Questo è il livello visibile 

19. cf H. U. Von Baltha-
sar, Teodrammatica V, 
99-118.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    157.

e storico della Chiesa, che tuttavia non esaurisce in 
sé l’impeto del disegno di Dio di voler raggiunge-
re ogni sua creatura, secondo il metodo storico di 
partire dal particolare per arrivare all’universale. 

5. Sulla base di questi dati, dobbiamo allora parlare 
di “ecclesiologia trinitaria” incentrata sull’econo-
mia della salvezza, cioè il Vaticano II ha compreso 
la Chiesa inserita nel mistero trinitario. 
“La Chiesa – ha detto H. De Lubac – è una misteriosa es-
tensione della Trinità nel tempo ... Essa viene dalla Trinità 
ed è ripiena della Trinità”.20 

La Chiesa nella sua più intima natura va pensa-
ta pertanto come proiezione all’esterno (cioè nella 
storia) delle relazioni che uniscono fra loro le tre 
persone divine. Qui, in questo mistero va cercata la 
ragion d’essere e la spiegazione ultima di quello che 
la Chiesa “è”.21 

6. L’ecclesiologia trinitaria, sancita dal Vaticano II, 
non è nuova, ma è originale per il tempo storico 
in cui è stata ripresa e sancita in un documento 
ecclesiale. 
“Mai il Magistero, specie in un Concilio ecumenico, aveva 
esposto con tale ampiezza il posto primario della Trinità 
nel mistero ecclesiale. E non si tratta di un’affermazione 
occasionale e marginale, ma di una dichiarazione solenne 
conciliare, che vuole mostrare le radici eterne e il fonda-
mento divino del mistero della Chiesa”.22 

Questa visione è basata sulla Sacra Scrittura (di cui 
possiamo ricordare selettivamente due testi fonda-
mentali) e sul pensiero dei Padri.

a. Il primo testo biblico è l’accorata preghiera di 
Gesù rivolta all’unità dei discepoli: Gv 17, 11. 21:
 “Padre, custodisci nel tuo nome coloro che mi hai dato, 
affinché siano una cosa sola con noi”. “Tutti siano una sola 
cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in 
noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato”. 

20. H. De Lubac, Quid si-
gnificet ecclesiam esse my-
sterium, in Acta Congressus 
Internationalis de theologia 
Vaticani II, Città del Vati-
cano, 1968, p. 32.
21. M. Philipon, La san-
tissima Trinità e la Chiesa, 
in G. Barauna, La Chiesa 
del Vaticano II, Vallecchi, 
Firen-ze, 1966, p. 329 ss.
22. M. Philipon, La san-
tissima Trinità e la Chiesa, 
in G. Barauna, La Chiesa ... 
o.c. p. 338 ss.



158.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

Il secondo testo è l’inno di Ef. 1, 1-13: 
“Benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gesù Cristo, che ci ha 
benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli in Cristo. In lui 
ci ha scelti prima della creazione del mondo  [riversando su di noi] 
la ricchezza della sua grazia. facendoci conoscere il mistero della 
sua volontà: ... di ricondurre al Cristo, unico capo, tutte le cose, ... 
In lui siamo stati fatti anche eredi ...[dopo aver] ricevuto il sigillo 
dello Spirito Santo ..., Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi 
e lo ha dato alla Chiesa come capo su tutte le cose: essa è il corpo 
di lui, la pienezza di colui che è il perfetto compimento di tutte le 
cose”. 

Questi testi esprimono che la Chiesa è l’attuazione del pia-
no di salvezza progettato dal Padre, eseguito dal Figlio e 
portato a compimento dallo Spirito Santo.

b. Per i testi patristici possiamo elencare: 
Origene, per il quale la Chiesa “sanctissimae Trinitatis 
plena est” (La Chiesa è ricolma della Santissima Trinità”: 
Sermo in Ps. 23, 1 PG 12, 1266); 
Tertulliano indicava la Chiesa come Trium Corpus (Cor-
po delle tre Persone divine: De Baptismo 5, PL 1, 1315); 
Girolamo descrive la Trinità come “Triplice fonte della Chie-
sa” (In ps.41 ad neophitos: CCL 78, 542-543); 
Ambrogio rappresenta la Chiesa come una Vergine “irro-
rata dalle fonti della SS. Trinità” (De virginibus, 1, 22; PL 
16, 206).

7. In conclusione, nella prospettiva trinitaria e storico-sal-
vifica, possiamo correttamente interpretare la Chiesa 
come Ecclesia de Trinitate, mediante tre affermazioni che 
si richiamano a vicenda. 
a. La Chiesa ha come radice il disegno eterno del Padre e 
ha come destino la riunificazione di tutta l’umanità in un 
popolo universale unito in comunione con Lui e in cammi-
no verso l’eschaton; 
b. la Chiesa nasce dal Cristo crocifisso e risorto, vive in Lui 
e per Lui; 
c. è vivificata e santificata dallo Spirito che la riempie e 
la collega al Cristo risorto dentro il suo pellegrinare nel-
la storia e la trasforma animandola alla carità secondo 



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    159.

un disegno d’amore che si concluderà nella glo-
ria, quando “tutti i giusti, a partire da Adamo, dal 
giusto Abele sino all’ultimo eletto, saranno riuniti 
presso il Padre nella Chiesa universale” (LG 2).

Questa visione trinitaria esclude di conseguenza 
ogni visione di Chiesa “ecclesio-centrica”, che con-
sideri la Chiesa al modo di ogni altra società uma-
na, la quale si auto-costituisce “dal basso” con la 
propria struttura, i propri scopi e i propri mezzi 
per raggiungerli. La Chiesa invece viene “dall’alto” 
ed è il dono della Trinità all’uomo.
“Dio non ci ha creati ‘perché dimorassimo nei confini 
della natura’, né perché vivessimo una vicenda solitaria; ci 
ha creati per essere introdotti insieme in seno alla sua vita 
trinitaria. Gesù Cristo si è offerto in sacrificio perché noi 
non formassimo più che una cosa sola in questa unità delle 
Persone divine. Questa deve essere la “ricapitolazione”, la 
“rigenerazione” e la “consumazione” di tutto; e tutto ciò 
che ci allontana da questa meta finale è un richiamo in-
gannatore. Ora c’è un luogo, in cui, fin da questa terra, in-
comincia questa riunione di tutti nella Trinità. C’è una ‘Fa-
miglia di Dio’, misterica estensione della Trinità nel tempo, 
che non soltanto ci prepara a questa vita unitiva e ce ne dà 
la sicura garanzia, ma ce ne fa già partecipi. [...]: questa è la 
Chiesa della Trinità. Unica società veramente aperta, essa 
è la sola che sia all’altezza della nostra intima aspirazione e 
nella quale noi possiamo attingere finalmente tutte le nos-
tre dimensioni. ... essa è piena della Trinità”. 23

5. Immagini bibliche della Chiesa

Abbiamo osservato come il Concilio Vaticano 
II non abbia inteso dare una “definizione” del-
la Chiesa, ma ha connotato la Chiesa attraverso 
una varietà di immagini che lasciano in qualche 
modo trasparire la pluriformità della sua misterio-
sa identità.
Il ricorso alle immagini è dovuto al fatto che il lin-
guaggio umano sperimenta l’inadeguatezza nell’e-
sprimere il significato della Chiesa, dal momento 
che essa è “mistero”, cioè “imbevuta di divina pre-

23. H. De Lubac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. 162.



160.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

senza, e perciò sempre capace di nuove e più pro-
fonde esplorazioni”: 24 
“Come già nell’Antico Testamento la rivelazione del reg-
no viene spesso proposta in figure, così anche ora l’intima 
natura della Chiesa ci si fa conoscere attraverso immagini 
varie, desunte sia dalla vita pastorale o agricola, sia dalla 
costruzione di edifici o anche dalla famiglia e dagli spon-
sali, e che si trovano già abbozzate nei libri dei profeti” 
(LG 6). 

Ecco come possono essere sintetizzate queste im-
magini presentate dal Concilio. 
La Chiesa è come un gregge condotto da Cristo, il 
buon Pastore. E’ la costruzione di Dio, la cui pietra 
angolare è Cristo, ed è costruita sul fondamento 
degli apostoli. La Chiesa è la famiglia di Dio e allo 
stesso tempo tenda e abitazione di Dio tra gli uo-
mini. La Chiesa è concepita come Tempio santo, 
edificato con pietre vive, cioè i credenti. La Chiesa 
è la Gerusalemme celeste, che è nostra madre. Dal 
suo seno dà alla luce, mediante il battesimo e la 
fede, i nuovi figli e li incorpora al Corpo di Cristo. 
La Chiesa è la sposa dell’Agnello, che si è immola-
to per lei. La Chiesa è condotta come sposa dallo 
Spirito di Dio e preparata per andare incontro al 
suo sposo e consumare l’unione sponsale della co-
munione eterna.
Fra queste immagini che sono proprie della Rive-
lazione neo-testamentaria, il Concilio privilegia - 
sia recependo la recente tradizione del Corpo mi-
stico, sia la metafora paolina, della Chiesa quale 
Corpo di Cristo. 
LG 7a:  Il Figlio di Dio, unendo a sé la natura umana e 
vincendo la morte con la sua morte e resurrezione, ha re-
dento l’uomo e l’ha trasformato in una nuova creatura (cf 
Gal 6,15; 2 Cor 5,17). Comunicando infatti il suo Spirito, 
costituisce misticamente come suo corpo i suoi fratelli, che 
raccoglie da tutte le genti. In quel corpo la vita di Cristo si 
diffonde nei credenti che, attraverso i sacramenti si unis-
cono in modo arcano e reale a lui sofferente e glorioso.

Con l’immagine del corpo si allude all’incorpora-

24. Paolo VI, Discorso in 
apertura del secondo perio-
do del Concilio (29 settem-
bre 1963).



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    161.

zione a Cristo del credente: incorporazione che 
genera, nello stesso tempo, un vincolo e un lega-
me con tutti coloro che sono uniti in Cristo, che 
è il capo del corpo. Paolo dirà che non solo siamo 
“uniti in Cristo”, ma siamo uno (εἷς) in Cristo (Gal 
3, 26-29), 

LG 7, ef: Tutti i membri devono a lui conformarsi, 
fino a che Cristo non sia in essi formato (cf Gal 
4,19). Per ciò siamo collegati ai misteri della sua 
vita, resi conformi a lui, morti e resuscitati con 
lui, finché con lui regneremo (cf Fil 3, 21; 2 Tm 
2, 11; Ef 2,6). Ancora peregrinanti in terra, men-
tre seguiamo le sue orme nella tribolazione e nella 
persecuzione, veniamo associati alle sue sofferen-
ze, come il corpo al capo e soffriamo con lui per 
essere con lui glorificati (cf Rm 8,17). Da lui “ tutto 
il corpo ben fornito e ben compaginato, per mezzo 
di giunture e di legamenti, riceve l’aumento voluto 
da Dio” (Col 2, 19). Nel suo corpo, che è la Chiesa, 
egli continuamente dispensa i doni dei ministeri, 
con i quali, per virtù sua, ci aiutiamo vicendevol-
mente a salvarci e, operando nella carità conforme 
a verità, andiamo in ogni modo crescendo verso 
colui, che è il nostro capo (cf Ef 5, 11-16 gr.).
Perché poi ci rinnovassimo continuamente in lui 
(cf Ef 4, 23), ci ha resi partecipi del suo Spirito, il 
quale, unico e identico nel capo e nelle membra, 
dà a tutto il corpo vita, unità e moto, così che i san-
ti Padri poterono paragonare la sua funzione con 
quella che il principio vitale, cioè l’anima, esercita 
nel corpo umano
La conformazione/incorporazione a Cristo avviene 
mediante la communio eucaristica che, a sua volta, 
fonda la communio ecclesiastica, secondo la felice 
formula di H. De Lubac: “E’ la Chiesa che fa l’eu-
caristia, ma è anche l’Eucaristia che fa la Chiesa”.25

“Se Gesù Cristo non è la sua ricchezza, la Chiesa è miser-
abile. La Chiesa è sterile se lo Spirito di Gesù Cristo non 

25. H. De Lubac, Medita-
zione sulla Chiesa, o. c. p. 82.



162.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

la feconda. Il suo edificio crolla se Gesù Cristo non è l’ar-
chitetto e se il suo Spirito non tiene insieme le pietre vive 
con cui è costruito”.26

6. La Chiesa popolo di Dio (LG cap. II)

La Chiesa dunque - abbiamo detto finora - è un 
mistero che discende dall’auto-comunicazione di 
Dio-Trinità e dalla sua grazia; e sorge in forza 
dell’assimilazione che lo Spirito Santo opera nei cre-
denti per conformarli al Cristo Crocifisso Risorto. 
Si tratta di una realtà misterica, interiore e invi-
sibile, che si attua nella storia tutte le volte in cui 
questa comunione di fede e di carità diventa con-
divisione storica ed esperienziale con altri o, detto 
altrimenti, il mistero della Chiesa si concretizza 
nel costituirsi del popolo di Dio: 
“Il popolo di Dio non è altro, in realtà, che la manifestazi-
one terrestre del mistero della Chiesa”. 27 

a. Si deve perciò leggere una continuità tra la Chie-
sa come mistero e Chiesa come popolo di Dio, con 
la concatenazione sequenziale che la seconda deno-
minazione procede dalla prima. Questa concatena-
zione ha il vantaggio di proteggere la categoria di 
“popolo di Dio” da qualsiasi possibile deviazione 
in senso giuridico-sociale, in quanto mantiene con 
coerenza il collegamento con il mistero racchiuso 
nella Chiesa.

b. L’espressione “popolo di Dio”, rispetto al primo 
capitolo sul mistero della Chiesa, evoca dunque “la 
dimensione storica” della Chiesa e non va interpre-
tata sulla scìa delle immagini allegoriche con cui 
i nn. 6-7 della LG ha descritto la Chiesa, poiché 
l’essere “popolo di Dio” è l’ontologia stessa della 
Chiesa:
“L’espressione popolo di Dio non si può applicare alla 
Chiesa come una similitudine, perché designa la sua stessa 
essenza. Non si può dire: la Chiesa è simile a un popolo di 
Dio come si direbbe: il regno di Dio è simile a un granello 

26. H. De Lubac, Meditazio-
ne sulla Chiesa, o. c. p. 147.

27. G. Philips, La Chiesa e 
il suo mistero ..., o. c. p. 120.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    163.

di senapa. Bisogna invece affermare: la Chiesa “è” il po-
polo di Dio ... Quindi non figura, ma la sua piena e totale 
realtà”. 28

Con questo termine “popolo di Dio” dunque si 
esprime l’espressione storica del mistero della 
Chiesa, la quale non esaurisce nel presente la real-
tà della Chiesa, poiché essa ha radici antecedenti 
la storia (nel disegno di Dio attuato nel popolo di 
Israele) e oltre la storia (la chiesa nel suo compi-
mento escatologico). E proprio perché tale nozio-
ne dice la Chiesa dentro e oltre la storia occorre 
caratterizzare ulteriormente tale appellativo nel 
senso di evidenziare la “novità” di questo popolo 
rispetto alla situazione veterotestamentaria. Per 
questo la nozione di “popolo” va qualificato con 
il termine popolo “messianico” o popolo “nuovo”, 
in quanto non è la riedizione del popolo dell’antica 
alleanza, poiché a costituirlo è la novità assoluta 
dell’evento del Cristo.
LG 9 In ogni tempo e in ogni nazione è accetto a Dio chi-
unque lo teme e opera la giustizia (cf At 10,35). Tuttavia 
Dio volle santificare e salvare gli uomini non individual-
mente e senza alcun legame tra loro, ma volle costituire 
di loro un popolo, che lo riconoscesse secondo la verità e 
lo servisse nella santità. Scelse quindi per sé il popolo is-
raelita, stabilì con esso un’alleanza e lo formò lentamente, 
manifestando nella sua storia se stesso e i suoi disegni e 
santificandolo per sé. Tutto questo avvenne in preparazi-
one e figura di quella nuova e perfetta alleanza da farsi in 
Cristo, e di quella più piena rivelazione che doveva essere 
attuata per mezzo del Verbo stesso di Dio fattosi uomo.  
“Ecco venir giorni (parola del Signore) nei quali io string-
erò con Israele e con Giuda un patto nuovo... Porrò la mia 
legge nei loro cuori e nelle loro menti l’imprimerò; essi mi 
avranno per Dio ed io li avrò per il mio popolo... Tutti essi, 
piccoli e grandi, mi riconosceranno, dice il Signore” (Ger 
31,31-34). Cristo istituì questo nuovo patto cioè la nuova 
alleanza nel suo sangue (cf 1 Cor 11,25), chiamando la fol-
la dai Giudei e dalle nazioni, perché si fondesse in unità 
non secondo la carne, ma nello Spirito, e costituisse il nuo-
vo popolo di Dio. Infatti i credenti in Cristo, essendo stati 
rigenerati non di seme corruttibile, ma di uno incorrutti-
bile, che è la parola del Dio vivo (cf 1 Pt 1,23), non dalla 

28. G. Philips, La Chiesa il 
suo mistero ..., o.c. p. 99.



164.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

carne ma dall’acqua e dallo Spirito Santo (cf Gv 3,5-6), costituis-
cono “una stirpe eletta, un sacerdozio regale, una nazione santa, 
un popolo tratto in salvo... Quello che un tempo non era neppure 
popolo, ora invece è popolo di Dio” (1 Pt 2,9-10). Questo popolo 
messianico ha per capo Cristo “dato a morte per i nostri peccati e 
risuscitato per la nostra giustificazione” (Rm 4,25), e che ora, dopo 
essersi acquistato un nome che è al di sopra di ogni altro nome, 
regna glorioso in cielo. Ha per condizione la dignità e la libertà dei 
figli di Dio, nel cuore dei quali dimora lo Spirito Santo come in 
un tempio. Ha per legge il nuovo precetto di amare come lo stesso 
Cristo ci ha amati (cf Gv 13,34). E finalmente, ha per fine il regno 
di Dio, incominciato in terra dallo stesso Dio, e che deve essere 
ulteriormente dilatato, finché alla fine dei secoli sia da lui portato 
a compimento, quando comparirà Cristo, vita nostra (cf Col 3,4) e 
“anche le stesse creature saranno liberate dalla schiavitù della cor-
ruzione per partecipare alla gloriosa libertà dei figli di Dio” (Rm 
8,21). Perciò il popolo messianico, pur non comprendendo effet-
tivamente l’universalità degli uomini e apparendo talora come un 
piccolo gregge, costituisce tuttavia per tutta l’umanità il germe più 
forte di unità, di speranza e di salvezza. Costituito da Cristo per 
una comunione di vita, di carità e di verità, è pure da lui assunto ad 
essere strumento della redenzione di tutti e, quale luce del mondo e 
sale della terra (cfr. Mt 5,13-16), è inviato a tutto il mondo. (LG 9).

3. La nozione di popolo utilizzata dal Concilio intende 
esprimere che la Chiesa è un soggetto che si svolge nel-
la storia e, dunque, ha una sua visibilità nella comunità 
concreta dei fedeli. La forma visibile è un elemento es-
senziale alla costituzione della Chiesa. Pertanto, questa 
dimensione di “popolo di Dio” trae vitalità e significato in 
quanto custodisce il mistero trinitario, ma è anche il frut-
to di quel mistero che si è comunicato e si comunica nella 
storia dell’alleanza edificando un popolo unito e concor-
de, sempre nuovo e sempre da rinnovare. Quindi il tema 
della Chiesa come Popolo di Dio va letto in unità con il 
capitolo precedente della Chiesa quale comunicazione ad 
extra del “mistero trinitario”.
Infatti l’evento della Chiesa avviene minimalmente quan-
do il rapporto interiore con il mistero trinitario in Cristo 
e nell’attività dello Spirito “si materializza” nell’agire co-
municativo di almeno un credente che comunica ad altri 
la sua fede; e quando, contemporaneamente, questi l’ac-
colgono e la condividono, costituendo un sia pur minimo 
nucleo di cristiani riuniti nel suo nome. Questo comuni-



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    165.

carsi la fede in Gesù Cristo nell’azione dello Spirito Santo e 
viverla concretamente tra persone nella carità, all’interno 
della comunione universale di tutti i fedeli e, dunque, nel 
legame con la gerarchia o guida ecclesiale, è la cellula ori-
ginaria e fondamentale che dà forma alla Chiesa.

4. Il passaggio dal dono interiore della comunione alla sua 
forma empirica  (“popolo di Dio”) trova la sua ragione te-
ologica nell’evento fondamentale dell’Incarnazione del Fi-
glio. Lo accenna il dettato del Concilio:
LG 8a: Per una analogia che non è senza valore, [la Chiesa] è 
paragonata al mistero del Verbo incarnato. Infatti, come la natu-
ra assunta serve al Verbo divino da vivo organo di salvezza, a lui 
indissolubilmente unito, così in modo non dissimile l’organismo 
sociale della Chiesa serve allo Spirito di Cristo che la vivifica, per la 
crescita del corpo (cf Ef 4,16)

Nella realtà della Chiesa come popolo di Dio si ripropone 
la paradossalità di Cristo di essere il Dio trascendente che 
si è incarnato, “coinvolto/mischiato”, nella realtà umana. 
Avvolto in una piena umanità Gesù ha rischiato di non es-
sere accolto nella sua natura più intima di essere Dio. Ma 
non per questo si è ritirato nella divinità: ha continuato la 
sua corsa di immersione nell’umano fino alla morte. Sul 
modello dell’Incarnazione, allora, possiamo affermare la 
natura teandrica della Chiesa: essa ha una dimensione 
umana, poiché è costituita di uomini e donne che vivono 
dentro al mondo, ma questa condizione storica è irrora-
ta da una dimensione divina. Nella sua realtà umana la 
Chiesa veicola paradossalmente, la realtà soprannaturale, 
il divino, portato da Cristo sulla terra. La Chiesa pertanto, 
definendosi come segno efficace del divino nella storia, è 
portatrice di una realtà divina in un veicolo umano: af-
ferma cioè di recare un valore assoluto (il divino) in uno 
strumento di per sé fallibile e imperfetto (nell’umano). Per 
questo la Chiesa 
“da quando esiste si è sempre attirata il disprezzo di una élite. Fi-
losofi o spirituali, molti spiriti superiori, preoccupati di una vita 
profonda, le rifiutano la loro adesione. Alcuni le sono apertamente 
ostili. Come Celso, essi sono disgustati di questa ‘accozzaglia di 
gente, priva di mordente spirituale e di cultura’ e se ne allontanano 



166.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

con la serenità olimpica di un Goethe o negli accessi di fu-
rore dionisiaco di un Nietzsche. Voi pretendete, sembrano 
dire, di essere il Corpo del Cristo, il Corpo di Dio! Il corpo 
di Dio sarebbe fatto di una pasta così grossolana? E tanto 
per cominciare, la divinità può avere un corpo? ... Agli oc-
chi del mondo la Chiesa, come il suo Signore, ha sempre 
l’aspetto di una schiava. Essa non è né un’accademia di sci-
enziati, né un cenacolo di raffinati spirituali, né un’assem-
blea di superuomini. E’ anzi esattamente il contrario. Vi si 
affollano gli storpi, vi fanno ressa i mediocri, che si sen-
tono particolarmente a casa loro e che impongono ovun-
que il loro tono.  ... E’ impossibile all’uomo naturale, fino 
a quando non sia intervenuta in lui una radicale trasfor-
mazione, riconoscere in questo fatto il compimento della 
kenosis salvifica e la traccia adorabile dell’umiltà di Dio”.29

“Non immaginiamoci dunque la Chiesa alla maniera dei 
Donatisti come un raggruppamento di “perfetti” o di santi 
predestinati. La Chiesa è quaggiù, e tale rimarrà fino alla 
fine, una comunità mista: frumento ancora mescolato alla 
paglia, arca contenente animali puri e impuri, nave piena 
di cattivi passeggeri, che sembrano sempre sul punto di 
farla naufragare. Non è la giustizia davanti a Dio o davanti 
agli uomini che fornisce il criterio di appartenenza al Cor-
po mistico cioè alla Chiesa”.30

Può essere che colui al quale si offre il bene so-
prannaturale abbia caratteristiche morali di uma-
nità migliori di colui che porta quel bene: dovrà 
rinunciarvi cosciente della sua inferiorità morale? 
L’acqua pura e fresca può anche essere raccolta in 
un secchio vecchio e sgangherato. Nessun genito-
re, benché possa sentirsi indegno e meschino, rie-
sce a rinunciare a comunicare ai figli il vero bene 
della vita con il pretesto della propria incoerenza o 
povertà. Così la Chiesa non può rinunciare a rac-
contare i misteri di Dio nascondendosi dietro alla 
propria incoerenza, che pure sempre deve essere 
corretta, come Gesù espresse nel Vangelo a riguar-
do dei farisei: “Praticate e osservate tutto ciò che vi 
dicono, ma non agite secondo le loro opere, per-
ché essi dicono e non fanno” (Mt 23,3). Evidente-
mente questo ragionamento non può essere utiliz-
zato come alibi per un disimpegno dalla coerenza 

29. H. De Lubac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p. 
210-211.
30. H. De Lubac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p.. 68.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    167.

morale, ma va affermato perché in esso si attua la 
verità del Mistero di benevolenza e misericordia 
di Dio, che ha deciso di veicolarsi nella povertà di 
mezzi creaturali. 
 “Considerate infatti la vostra chiamata, fratelli: non ci 
sono fra voi molti sapienti dal punto di vista umano, né 
molti potenti, né molti nobili. Ma quello che è stolto per il 
mondo, Dio lo ha scelto per confondere i sapienti; quello 
che è debole per il mondo, Dio lo ha scelto per confondere 
i forti; quello che è ignobile e disprezzato per il mondo, 
quello che è nulla, Dio lo ha scelto per ridurre al nulla le 
cose che sono, perché nessuno possa vantarsi di fronte a 
Dio. Grazie a lui voi siete in Cristo Gesù, il quale per noi è 
diventato sapienza per opera di Dio, giustizia, santificazi-
one e redenzione” (1 Cor 1, 26-30).

Perciò il cristiano vive la Chiesa nella coscienza 
della propria povertà, debolezza, precarietà e per-
sino peccaminosità, ma nell’audace consapevolezza 
di essere totalmente orientato alla gloria di Dio, 
e perciò le sue azioni sono orientate perché Dio 
possa radicarsi in sé e nei cuori delle persone che 
incontra.
“Il pericolo più grande per la Chiesa - che noi siamo -, la 
tentazione più perfida, quella che sempre rinasce, insidio-
samente, allorché tutte le altre sono vinte, alimentata anzi 
da queste stesse vittorie, è quella che dom Vonier chiamava 
“mondanità spirituale”. La quale consiste, diceva, “in un 
atteggiamento che si presenta praticamente come un dis-
tacco dall’altra mondanità, ma il cui ideale morale, nonché 
spirituale, non è la gloria del Signore, bensì l’uomo e la sua 
perfezione. Un atteggiamento cioè radicalmente antropo-
centrico: ecco la mondanità dello spirito. Esso diverrebbe 
imperdonabile nel caso - supponiamolo possibile - di un 
uomo che sia dotato di tutte le perfezioni spirituali, ma che 
non le riferisca a Dio”. 31

7. L’immediato dopo Concilio e l’ecclesio-
logia di comunione

... “nei vent’anni successivi al Vaticano II è capitato qual-
cosa di molto strano. Mai un Concilio Ecumenico aveva 
parlato in modo così profondo e comprensivo della Chie-
sa, eppure proprio questo ha provocato, dopo il Concilio, 

31. H. De Lubac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p. 
269.



168.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

una crisi della Chiesa che per forma e dimensioni ha avuto 
pochi precedenti”.32 

Che cos’è successo? Immediatamente dopo il Vati-
cano II, con il Sessantotto, si è diffusa una profon-
da ondata di neoilluminismo e di secolarizzazione 
in forma rivoluzionaria. Questa mentalità si im-
possessata velocemente anche di un’ampia fascia 
del mondo ecclesiale da far dire a Paolo VI: 
“Da qualche fessura [pare] sia entrato il fumo di satana nel 
tempio di Dio. C’è il dubbio, l’incertezza, la problemati-
ca, l’inquietudine, l’insoddisfazione, il confronto. Non ci 
si fida più della Chiesa... E’ entrato il dubbio nelle nostre 
coscienze, ed è entrato per finestre che invece dovevano 
essere aperte alla luce. Anche nella Chiesa regna questo 
stato di incertezza. Si credeva che dopo il Concilio sarebbe 
venuta una giornata di sole per la storia della Chiesa. E’ 
venuta invece una giornata di nuvole, di tempesta, di buio, 
di ricerca, di incertezza...” (29 giugno 1972). 

Ciò non è da attribuire (come hanno fatto i co-
siddetti tradizionalisti) al Vaticano II con l’inge-
nuo sillogismo, post hoc, dunque propter hoc; ma 
è riferibile allo stato della cultura anteriore del 
pensiero ateo del XX secolo che ha causato “uno 
svuotamento interiore” della società occidentale 
diventata preda del materialismo e del secolari-
smo. Fino al Vaticano II la Chiesa aveva resistito a 
questa ondata soltanto in termini formali e tradi-
zionalisti, costituendosi come una cittadella forti-
ficata, senza sentire l’esigenza di contrapporvi un 
pensiero vitale e culturale. Lo ha fatto in verità con 
il Vaticano II e questo fu un gesto profetico, ma tar-
divo rispetto alla cultura secolarizzata (marxismo, 
esistenzialismo ateo, agnosticismo), la quale nel 
frattempo ha liberato l’onda lunga del suo pensiero 
che fremeva da tempo nella cultura e nella società.
Questa ondata di simpatia verso i movimenti 
neo-marxisti, letti in chiave liberatoria (cf primi 
momenti della teologia della liberazione), ha oc-
cultato l’idea più profonda che era emersa nel Vati-
cano II riguardo alla Chiesa, e cioè che la Chiesa è 

32. W. Kasper, La Chiesa 
di Gesù Cristo, Queriniana 
(BTC 152), Brescia 2011, 
p. 233.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    169.

mistero e/o sacramento di salvezza. All’interno di quest’o-
rientamento culturale del momento fu rimossa la visione 
della Chiesa-mistero con il sospetto che fosse un’ideologia 
spiritualista per immunizzarsi di fronte al pensiero criti-
co che spingeva verso una riforma della società in senso 
meno autoritario e più democratico. Nello stesso tempo si 
trattenne con favore la categoria di Chiesa come “popolo di 
Dio”, perché pareva più affine al movimento democratico e 
liberale che si stava instaurando nella società.
In questo modo però in molti ambienti anche cattolici si 
è ridotto la nozione di laòs toù Theoù (popolo di Dio) - 
che aveva una valenza biblico-teologica di popolo eletto, 
chiamato e inviato da Dio, in senso storico-salvifico -, alla 
nozione politica e secolarizzata di demos (popolo). Conse-
guentemente si prospettava una democratizzazione della 
Chiesa, esaltando una chiesa di popolo e una teologia di 
popolo, slegando l’idea di promozione umana dall’evange-
lizzazione. In forza di questo pensiero si propagandava 
l’idea che la semplice promozione umana costituisse già 
l’evangelizzazione, e dunque si finiva per mortificare l’an-
nuncio del Vangelo nella semplice nozione di promozione 
dell’uomo. A questo clima reagì il Sinodo dei vescovi del 
1974 con la successiva esortazione di Paolo VI nel 1975, 
Evangelii nuntiandi, nelal quale si legge al n. 32:
“Non dobbiamo nasconderci, infatti, che molti cristiani, anche 
generosi e sensibili alle questioni drammatiche che racchiude il 
problema della liberazione, volendo impegnare la Chiesa nello 
sforzo di liberazione, hanno spesso la tentazione di ridurre la sua 
missione alle dimensioni di un progetto semplicemente temporale; 
i suoi compiti a un disegno antropologico; la salvezza, di cui essa è 
messaggera e sacramento, a un benessere materiale; la sua attività, 
trascurando ogni preoccupazione spirituale e religiosa, a iniziative 
di ordine politico o sociale. Ma se così fosse, la Chiesa perderebbe 
la sua significazione fondamentale. Il suo messaggio di liberazione 
non avrebbe più alcuna originalità e finirebbe facilmente per essere 
accaparrato e manipolato da sistemi ideologici e da partiti politici.  
Essa non avrebbe più autorità per annunziare, come da parte di 
Dio, la liberazione. Per questo Noi abbiamo voluto sottolin-
eare nella medesima allocuzione all’inizio della terza Assemblea 
Sinodale (del 1974) “la necessità di riaffermare chiaramente la fi-
nalità specificamente religiosa dell’evangelizzazione. Questa perd-
erebbe la sua ragion d’essere se si scostasse dall’asse religioso che la 



170.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

governa: il Regno di Dio prima di ogni altra cosa, nel suo 
senso pienamente teologico”.

Quando l’ondata post-sessantottina, tra gli anni 
‘80 e ‘90, andò scemando, anche il concetto di po-
polo di Dio per designare la Chiesa venne usato 
di meno ed al suo posto si cominciò a sottolineare 
la nozione di Chiesa-comunione, che nel frattem-
po era stata valorizzata nei movimenti ecclesiali di 
base, che si erano andati sviluppando. 
“Ripercorrendo l’ecclesiologia post-conciliare è difficile 
sottrarsi all’impressione che la nozione di “Popolo di Dio” 
abbia subìto un processo di disaffezione, che l’ha sacrifi-
cata ad altre nozioni ecclesiologiche. ... la nozione di po-
polo di Dio sembra soccombere, come sommersa, sotto 
la tematica più immediata della Communio, e in questo 
contesto sembra persino subire l’emarginazione da par-
te della tematica, in qualche modo concorrenziale, della 
Chiesa-sacramento”. 33 

In realtà l’ecclesiologia del popolo di Dio e l’ecclesio-
logia di comunione non sono prospettive “alternati-
ve”, ma complementari nell’indicare l’unico soggetto 
della Chiesa. Ne racconta W. Kasper all’indomani 
della sua nomina a segretario teologico del Sinodo 
dei Vescovi del 1985:
“Studiando a fondo i documenti del Concilio giunsi al risul-
tato che l’ecclesiologia di comunione costituisce l’impulso 
e il motivo di fondo dell’ecclesiologia conciliare. L’ecclesio-
logia della Communio era già stata preparata molto tempo 
prima del concilio, sebbene si sia sviluppata espressamente 
soltanto dopo il Concilio. A un primo sguardo l’ecclesiolo-
gia della Communio non sembra stare alla base dei testi 
conciliari. Qui sono usate immagini come popolo di Dio, 
Corpo di Cristo, tempio dello Spirito Santo ecc. per descriv-
ere il mistero della Chiesa. Soprattutto la metafora del po-
polo di Dio ha giocato un ruolo decisivo nel tempo del Con-
cilio. Tuttavia è possibile mostrare che, sullo sfondo di tutte 
queste espressioni, sta un’ecclesiologia della Communio.34 
Per questo è legittimo definire la Communio come l’idea 
guida del Concilio dal punto di vista ecclesiologico. Essa è 
fondata nella Communio intratrinitaria tra Padre Figlio e 
Spirito Santo. Questa idea della Chiesa come Communio 
è entrata nella discussione e nella dichiarazione finale del 
Sinodo del 1985. ... L’ecclesiologia di comunione non può 

33. G. Colombo, Popolo di 
Dio e mistero della Chiesa 
nell’ecclesiologia post-con-
ciliare, Teologia, 1985, 
p.107.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    171.

rimanere una teoria astratta, ma deve diventare concreta 
nella vita della Chiesa e condurre a una rinnovata forma 
della Chiesa di tipo comunicativo-dialogico”.34

Per chiarire il concetto di “comunione” applicato 
alla Chiesa ci fu una Lettera della Congregazione 
per la Dottrina della fede ai vescovi della Chiesa 
cattolica “Alcuni aspetti della Chiesa intesa come 
comunione” (1992).35 In essa si portava all’atten-
zione (n. 3) una certa equivocità che si poteva in-
staurare con questo termine, poiché ci si poteva 
arrestare ad una orizzontalità di rapporti all’inter-
no della comunità, e si ribadiva che 
“la comunione sta nel cuore dell’autocoscienza della Chie-
sa, in quanto mistero dell’unione personale di ogni uomo 
con la Trinità divina e con gli altri uomini, iniziata dal-
la fede, e orientata alla pienezza escatologica nella chie-
sa celeste, per quanto già incoativamente una realtà nella 
Chiesa sulla terra. ... Pertanto affinché il concetto di co-
munione, che non è univoco, possa servire come chiave 
interpretativa dell’ecclesiologia, deve essere  inteso ... nella 
duplice dimensione: verticale (comunione con Dio), oriz-
zontale (comunione con gli uomini). 

Queste brevi annotazioni mostrano come, nell’e-
poca immediatamente successiva al Vaticano II, 
l’ecclesiologia fu in movimento. E questo è nella 
logica della natura stessa della Chiesa, come ha 
sottolineato von Balthasar:
“La Chiesa non è per sua essenza un’istituzione che possa 
fermarsi un solo istante, ma è smobilitazione e mobilitazi-
one continua; però non potrebbe essere tanto capace di fu-
turo se non avesse in sé, come realtà presente, il germe che 
cresce e che incalza.  ... La Chiesa ha una forma soltanto 
per superarsi di continuo nella sovraforma del mondo”.36

8. Elementi che formano l’ecclesiologia di 	
     comunione.

1. Il senso primo e originario di κοινωνία/commu-
nio non è quello invalso comunemente della con-
divisione fraterna tra i cristiani, ma è una nozione 
misterica con la quale si intende la partecipazione 

34. Di questo parere è an-
che G. Philips, L’Église et 
son mystère au IIe concile 
du Vatican, Paris 1966, 
I, 7. 59; II, 24, 54, 159; J. 
Hamer, La Chiesa è una 
comunione, (coll. Unam 
Sanctam 40, Parigi, 1962), 
Morcelliana, Brescia 1983.
35. Congregazione Dot-
trina della fede, Alcuni 
aspetti della chiesa intesa 
come comunione, 1992, n. 
6; cf W. Kasper, La Chie-
sa di Gesù Cristo, Scritti 
di ecclesiologia, BTC 152, 
Queriniana Brescia, 2011, 
p. 22-23.

36. H. U. von Balthasar, 
Nuovo Patto, Gloria VII, 
Jaca Book, Milano 1977, 
pp. 435-436.



172.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

comune dei cristiani alle “cose sante”: a Gesù Cristo, 
allo Spirito Santo, al Vangelo e all’Eucaristia, e più in 
profondità ancora, anticipando tutto questo, secondo 
l’incipit della 1 Gv, la partecipazione alla comunione 
che vi è tra il Padre e il Figlio (1 Gv 1, 2 ss). 
E’ questo l’orizzonte primo in cui va compresa la 
communio sanctorum contenuta nel Simbolo: non 
in primo luogo la “comunione dei santi” (sancti), 
cioè tra i fedeli e con i santi del cielo; ma “comu-
nione con le cose sante” (sancta), cioè partecipa-
zione al mistero di Dio e ai beni della salvezza. E’ 
la partecipazione comune ai sancta che fonda, per 
riflesso, la Communio dei sancti.37 Questa nozione 
viene chiarita dal documento della Congregazione 
per la dottrina della fede:
“Il concetto di comunione sta nel cuore dell’autoconoscen-
za della Chiesa, in quanto Mistero dell’unione personale 
di ogni uomo con la Trinità divina e con gli altri uomini, 
iniziata dalla fede, ed orientata alla pienezza escatologica 
nella Chiesa celeste, per quanto già incoativamente sia una 
realtà della Chiesa sulla terra. Affinché il concetto di co-
munione, che non è univoco, possa servire come chiave 
interpretativa dell’ecclesiologia, dev’essere inteso sempre ... 
nella duplice dimensione: verticale (comunione con Dio) 
ed orizzontale (comunione tra gli uomini). E’ essenziale 
alla visione cristiana della comunione riconoscerla in-
nanzitutto come dono di Dio, come frutto dell’iniziativa 
divina compiuta nel mistero pasquale. La nuova relazione 
tra l’uomo e Dio, stabilita in Cristo e comunicata nei sac-
ramenti, si estende anche ad una nuova relazione degli 
uomini tra di loro. La comunione ecclesiale è allo stesso 
tempo invisibile e visibile. Nella sua realtà invisibile, essa 
è comunione di ogni uomo con il Padre per Cristo nel-
lo Spirito Santo, e con gli altri uomini compartecipi nella 
natura divina, nella passione di Cristo, nella stessa fede, 
nello stesso spirito. Nella Chiesa sulla terra, tra questa co-
munione invisibile e la comunione visibile nella dottrina 
degli Apostoli, nei sacramenti e nell’ordine gerarchico, 
vi è un intimo rapporto.  ...  Questo rapporto tra gli el-
ementi invisibili e gli elementi visibili della comunione 
ecclesiale è costitutivo della Chiesa come sacramento di 
salvezza. Da tale sacramentalità deriva che la Chiesa non 
è una realtà ripiegata su se stessa bensì permanentemente 
aperta alla dinamica missionaria ed ecumenica, perché in-

37. W. Kasper, La Chiesa 
di Gesù Cristo, Scritti di 
ecclesiologia, o.c., p. 36; cf J. 
N. Kelly, I simboli di fede 
della chiesa antica, EDB 
Napoli 1987, p. 385.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    173.

38. Congregazione del-
la Dottrina della fede, 
Alcuni aspetti della chiesa 
intesa come Comunione, 
o.c. n.3-5.
39. Questo dinamismo 
trinitario della vita co-
munionale in Dio è reso 
noto dalla Scrittura neo-
testamentaria: “Per que-
sto il Padre mi ama: per-
ché io do la mia vita, per 
poi riprenderla di nuovo. 
Nessuno me la toglie: io 
la do da me stesso. Ho il 
potere di darla e il potere 
di riprenderla di nuovo. 
Questo è il comando che 
ho ricevuto dal Padre mio” 
(Gv 10, 17-18). - “Quando 
verrà il Paràclito, che io vi 
manderò dal Padre, lo Spi-
rito della verità che pro-
cede dal Padre, egli darà 
testimonianza di me” (Gv 
15, 26). - “Dopo aver pre-
so l’aceto, Gesù disse: «È 
compiuto!”. E, chinato il 
capo, consegnò lo Spirito” 
(Gv 19, 30).
Una lucida espressione 
della comuione dei cred-
neti in Cristo è di Agosti-
no:“Un unico uomo, Cri-
sto, sono i cristiani insieme 
col loro capo che ascese al 
cielo. Non lui un individuo 
singolo e noi una moltitu-
dine, ma noi, moltitudine, 
divenuti uno in lui che è 
uno. Cristo dunque, capo 
e corpo, è un solo uomo. 
E qual è il corpo di Cristo? 
La sua Chiesa. Lo affer-
ma l’Apostolo: noi siamo 
membra del suo corpo, 
e ancora: voi siete corpo 
di Cristo e [sue] mem-
bra. Cerchiamo quindi di 
comprendere la voce di 
quest’uomo, incorporati al 

viata al mondo ad annunciare e testimoniare, attualizzare 
ed espandere il mistero di comunione che la costituisce: a 
raccogliere tutti e tutto in Cristo; ad essere per tutti sacra-
mento inseparabile di unità”. 38

Come pensare questa duplicità della Chiesa di es-
sere il segno visibile di una realtà invisibile quale 
il mistero stesso di Dio-Trinità? Noi possiamo co-
noscere la relazione del Figlio con il Padre e con lo 
Spirito Santo soltanto nella storia dell’uomo-Gesù, 
che sulla croce consegna, in comunione con il Pa-
dre e con lo Spirito, la sua vita alla morte perché 
l’uomo viva.39 Questa relazione personalizzan-
te con il Padre nel legame amoroso dello Spirito 
che egli effonde sui credenti è anche il “principio 
attivo” che rigenera la comunione ecclesiale tra i 
fedeli. Il credente battezzato (ossia immerso) nel 
nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo 
“è abilitato” a trasformare, nella sequela di Cristo, 
questa comunionalità originaria nella propria vita 
concreta.

2. Il principio-comunione, effuso dalla grazia nel cre-
dente, è dinamismo che lo attrae nella vita divina; 
ma deve essere accolto nella libertà e portare frutti di 
carità e di relazioni buone e autentiche con tutti. L’ec-
clesiologia di comunione implica, come conseguenza, 
anche una pedagogia comunionale o una pedagogia 
dell’amore fraterno e della carità. E’ il senso verticale 
discendente di communio (come dono gratuito dello 
Spirito del Risorto), che dà origine, come a suo rifles-
so, anche ad una fraternità comunionale: 
“Ogni autentica comunità cristiana, nella sua primaria com-
ponente mistica, appare in sé stessa una realtà teologale, 
oggetto di contemplazione. Ne segue che [ogni comunità 
cristiana] è prima di tutto un mistero che va contemplato e 
accolto con cuore riconoscente in una limpida dimensione 
di fede. ... Quando si dimentica questa dimensione mistica 
e teologale, che mette in contatto con il mistero della comu-
nione divina presente e comunicata alla comunità, allora 
si giunge irrimediabilmente a dimenticare anche le ragioni 



174.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

profonde del “fare comunità”, della paziente costruzione 
della vita fraterna”.40

Questa pedagogia dovrebbe insegnare che la comu-
nione ecclesiale non la si costruisce perché dal basso 
ci si sforza di vivere rapporti dignitosi con l’altro, 
ma perché si prende coscienza di essere inseriti pre-
liminarmente, rispetto a tutto quanto uno possa 
compiere, nella comunione in Dio. 
La comunione in Dio, anche dal punto di vista pe-
dagogico, è gerarchicamente “prima” rispetto alla 
comunione di carità con gli altri, anzi è il principio 
che geneticamente la fonda e la sostiene. Praticare 
l’amore alle persone ostili, accogliere lo straniero, 
non disprezzare colui che ci fa del male, soppor-
tare il fastidioso e il noioso, sarebbero precetti 
impossibili se non ci fosse la grazia di un amore 
assoluto e gratuito (virtù teologale della carità) che 
anticipa e avvolge il credente abilitandolo alla vir-
tù della carità verso il fratello (cf Mt 5, 44 - Lc 6, 
27. 35). Di conseguenza la carità solidale con tut-
ti, e privilegiatamente con i poveri, è l’espressione 
della comunione misterica vissuta teologicamente.

3. Infine la Chiesa, compresa come communio, 
trova la sua continua ripresa e si esperimenta nella 
propria autocoscienza, partecipando all’Eucari-
stia, poiché in ogni celebrazione eucaristica è pre-
sente l’unico Signore che fonde in unità i credenti; 
non solo, ma ogni celebrazione eucaristica è col-
legata a tutte le altre comunità celebranti in modo 
che si rende visibile il vincolo che unisce tutti in 
Cristo, il Signore Crocifisso Risorto. Per questo il 
punto culminante della vita della Chiesa è la cele-
brazione dell’eucaristia (LG 11).
LG 11 Partecipando al sacrificio eucaristico, fonte e apice 
di tutta la vita cristiana, offrono a Dio la vittima divina 
e se stessi con essa: così tutti, sia con l’offerta che con la 
santa comunione, compiono la propria parte nell’azione 
liturgica, non però in maniera indifferenziata, bensì cias-

quale anche noi formiamo 
un unico uomo”. 
40. Congregazione per 
gli Istituti di vita con-
sacra e le Società di vita 
apostolica, La vita frater-
na in comunità, n. 12.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    175.

cuno a modo suo. Cibandosi poi del corpo di Cristo nella santa 
comunione, mostrano concretamente la unità del popolo di Dio, 
che da questo augustissimo sacramento è adeguatamente espressa 
e mirabilmente effettuata.

9. La chiesa come sacramento di salvezza

Dopo aver esaminato le nozioni di Chiesa come popolo di 
Dio e come comunione, resta da vedere un’altra descrizio-
ne della Chiesa, quella della Chiesa-sacramento.

1. In corso d’opera nel tentativo di definire il modo di es-
sere della Chiesa, il Vaticano II e anche una discreta por-
zione dell’ecclesiologia successiva hanno puntato sull’af-
fermazione che 
“in Cristo la Chiesa è come un sacramento o segno e strumento di 
salvezza dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere 
umano” (LG 1), ossia è “l’universale sacramento di salvezza” (LG 48). 

Si possono vedere anche altri passi conciliari che si sof-
fermano su questa nozione: AG 1. 4 “sacramento di sal-
vezza”; GS 45 “sacramento universale di salvezza”; SC 26: 
“sacramento di unità”. 
Con queste affermazioni nell’ecclesiologia si intende defi-
nire non tanto “l’essere della Chiesa” quanto il “suo modo 
di agire” o la sua funzione più propria che è quella di co-
municare il mistero della comunione trinitaria di Dio.
Qui la parola “sacramento” ha il rigoroso significato di 
“segno efficace della grazia” garantito dall’azione dello 
Spirito di Cristo che vi opera. Tuttavia la teologia della 
Chiesa ha fatto un certo cammino a ritroso fissandosi 
non sul numero settenario dei sacramenti (cf Trento DS 
1601), ma recuperando il retroterra storico-teologico del-
la stessa idea sacramentale fino a ritornare alla concezio-
ne del generale termine greco μυστήριον. Pertanto, usare 
il termine sacramento per designare come predicato il 
soggetto-Chiesa, occorre far uscire il termine dall’ambito 
rituale, e considerarlo nel senso ampio di “actio Dei” che 
effonde, attraverso segni visibili, la ricchezza della grazia 
divina nel credente.



176.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

2. I teologi del dopo Concilio hanno elaborato vari 
significati secondo cui intendere la Chiesa come 
sacramento. 
Otto Semmelroth definisce la Chiesa come “sacra-
mento primordiale” (Ursakrament), intendendo 
dire che non si tratta di un ottavo sacramento che 
si aggiunge ai sette, ma del fondamento della vi-
sibilità della grazia (come nell’umanità visibile di 
Gesù si vede l’invisibile Dio), dal quale derivano  i 
sette gesti sacramentali della Chiesa.41
Edward Schillebeeckx invece preferisce parlare 
del Cristo come “sacramento primordiale” e della 
Chiesa “come sacramento derivato”, partendo dal-
la seguente considerazione antropologica: l’uomo 
non incontra Dio se non nella concretezza della 
realtà, dei fatti, dei segni visibili; di qui l’esigenza 
che, una volta che il Cristo - il “sacramento pri-
mordiale” - è risorto e tornato al Padre, continui 
a prolungarsi sulla terra; e la Chiesa è appunto la 
forma corporale della salvezza che ci è offerta in 
Cristo. Pertanto la Chiesa è sacramento derivato. 
Allo stesso modo, i singoli gesti sacramentali sono 
azioni di Cristo stesso che diventano visibili nell’at-
tività sacramentale della Chiesa. Questa è anche 
“sacramentum mundi” in quanto “è manifestazio-
ne completa e operante, esplicitamente confessan-
te nell’azione di grazie e nella lode, della salvezza 
già attivamente presente nel mondo intero”. 42
Per Karl Ranher la Chiesa, in quanto erede della me-
moria di Cristo e della sua storia, è la forma storica e 
categoriale della rivelazione escatologica di Dio o, in 
altre sue parole, il sacramento visibile dell’autocomu-
nicazione di Dio all’uomo in Cristo. La sacramenta-
lità della Chiesa svela, oltre che Dio al mondo, anche 
il mondo a se stesso, in quanto il mondo guardando 
al particolare della Chiesa può comprendere il suo 
destino nascosto, sicché il concetto di sacramento 
applicato alla Chiesa serve ad allargare gli orizzonti 
della Chiesa per comprenderne non solo la sua strut-

41. O. Semmelroth, gesu-
ita tedesco, ha fatto parte 
della Seconda Commis-
sione Teologica Interna-
zionale (1974-1979): cf La 
Chiesa come sacramento di 
salvezza, in Mysterium sa-
lutis, VII, Queriniana, Bre-
scia 1972 pp. 377-436.
42. E. Schillebeeckx (do-
menicano olandese: 1914-
2009, ispiratore del Cate-
chismo Olandese), Cristo 
sacramento dell’incontro 
con l’uomo, Paoline, Roma 
1962.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    177.

tura intrinseca (come in Semmelroth), ma anche la 
sua stessa missione nella storia.43

3. Al di là di queste diverse accentuazioni dei teolo-
gi, l’uso che la LG fa del termine sacramento: 
a. è funzionale a collegare la Chiesa con il Regno di 
Dio, in quanto dichiara che essa è per il mondo il 
segno e lo strumento del Regno (veluti sacramen-
tum), superando un certo ecclesiocentrismo in cui 
la Chiesa era pensata fine a se stessa invece che es-
sere vissuta come segno del radicarsi del Regno di 
Dio nel mondo; b. in secondo luogo, è funzionale 
ad esprimere che la sacramentalità è la forma che 
Dio assume per rendersi esperimentabile dalla no-
stra umanità e poterlo incontrare. 
Perciò questo implica che la Chiesa, al di là dei set-
te sacramenti e attraverso a quello che misterica-
mente avviene in essi, debba essere empiricamente 
esperimentabile come spazio di umanità autentica 
ed alternativa rispetto all’umano del mondo, in 
modo che in essa vibri la testimonianza del cam-
biamento che Cristo può operare nelle coscienze 
umane e nell’agire dei credenti.
“La Chiesa ha per unica missione di rendere presente Cris-
to in mezzo agli uomini. Essa deve annunciarlo, mostrarlo, 
darlo a tutti. Il resto non è che un di più. Noi sappiamo che 
non può mancare a questa missione. Essa è e sarà sempre 
in tutta verità la Chiesa del Cristo: “Io sono con voi fino 
alla fine del mondo”. Ma quello che essa è in se stessa, bi-
sogna che lo sia anche attraverso i suoi membri. Quello 
che essa è per noi, bisogna che lo sia attraverso di noi. E’ 
necessario che attraverso noi Gesù Cristo continui ad es-
sere annunciato , che attraverso noi continui a trasparire”.44 

Così si esplicita che la Chiesa non è la salvezza 
(che è invece \Cristo), ma sacramento di salvezza 
(visibilità storica della salvezza, cioè una umanità 
guarita dalla fede nel Vangelo): e pertanto in essa 
si deve poter vedere, pur dentro ai suoi limiti, che 
in questa comunità è presente Dio stesso che vuole 
incontrare gli uomini. Questo implica che la sa-

43. K. Ranher, La Chiesa 
e i sacramenti (coll. Qua-
estiones disputatae), Her-
der-Morcelliana, Brescia 
1969.
44. H. De Lubac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p. 
148.



178.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

cramentalità della Chiesa si svolga coerentemen-
te nell’esplicitazione di una fede che dia origine 
ad una “comunità di credenti”, poiché soltanto per 
questo mezzo la Chiesa può essere strumento della 
visibilità della salvezza del Regno. 
Pertanto la Chiesa agisce come comunità di cre-
denti in due modi: 
a. annunciando la lieta notizia del Vangelo con pa-
role ricche di abbandono fiduciale nel Dio che si è 
rivelato in Gesù e di azioni di carità o di umanesi-
mo benevolo verso tutti: 
“I lontani se non trovano nella Chiesa una spiritualità che 
li sani, li liberi, li ricolmi di vita e di pace e che nel medes-
imo tempo li chiami alla comunione solidale e alla fecon-
dità missionaria, finiranno ingannati da proposte che non 
umanizzano, né danno gloria a Dio” (EG 89). La Chiesa è 
chiamata a testimoniare la vera guarigione dell’umano in 
una “fraternità mistica, contemplativa, che sa guardare alla 
grandezza sacra del prossimo, che sa scoprire Dio in ogni 
essere umano, che sa sopportare le molestie del vivere 
insieme aggrappandosi all’amore di Dio, che sa aprire 
il cuore all’amore divino per cercare la felicità degli altri 
come la cerca il loro Padre buono (EG 92). La Chiesa deve 
“correre il rischio dell’incontro con il volto dell’altro, col 
suo dolore e le sue richieste, con la sua gioia contagiosa 
in un costante corpo a corpo. L’autentica fede nel Figlio di 
Dio fatto carne è inseparabile dal dono di sé, dall’appart-
enenza alla comunità, dal servizio, dalla riconciliazione 
con la carne degli altri” (EG 88), poiché “la richiesta di 
Cristo è di prenderci cura l’uno dell’altro: che siano una 
sola cosa” (EG 99). “Comunità autenticamente fraterne e 
riconciliate emanano una luce che attrae. Fa male riscon-
trare che ci siano comunità cristiane in cui si dà spazio a 
diverse forme di odio, divisione, calunnia, diffamazione, 
vendetta, gelosia, desiderio di imporre le proprie idee a 
qualsiasi costo” (EG 100).45

b. diventando così motivo di credibilità, poiché 
nel suo modo di vivere unitariamente nella carità 
mostra la verità umanizzante del Vangelo: 
“Ciò che contribuisce di più, infine, a rivelare la presen-
za di Dio, è la carità fraterna dei fedeli che unanimi nello 
spirito lavorano insieme per la fede del Vangelo e si presen-
tano quale segno di unità” (GS 21). 

45 Citazioni tratte da 
Evangelii Gaudium (EG) 
di Papa Francesco.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    179.

Si può riassumere questo pensiero della Chiesa che è 
chiamata ad essere segno tra gli uomini di un vita nuova 
attraverso una pagina poetica di Charles Péguy: 

“Gesù, bambina, non ci ha dato delle parole morte 
che noi dobbiamo chiudere in piccole scatole,
che dobbiamo conservare in olio rancido 
come le mummie d’Egitto. 
Gesù Cristo, ci ha dato parole vive da nutrire: 
le parole di vita non si possono conservare che vive,
nutrite vive, portate, scaldate, calde in un cuore vivo.
Per nulla conservate ammuffite in piccole scatole di cartone.
Come Gesù ha preso, è stato costretto 
a prendere, a rivestire la carne mortale
per pronunciare queste parole carnali e per farle sentire,
così noi, ugualmente noi, a imitazione di Gesù,
così noi, che siamo carne, dobbiamo approfittarne,
approfittare del fatto che siamo carnali per conservarle, 
scaldarle, per nutrirle in noi vive e carnali.
Ecco ciò che gli angeli stessi non conoscono, bambina.
Così, approfittando del fatto che siamo carnali,
dobbiamo nutrire, abbiamo da nutrire nel nostro cuore
con la nostra carne e col nostro sangue, col nostro cuore,
le parole carnali, le Parole eterne, temporalmente, 
carnalmente pronunciate.
Miracolo dei miracoli, bambina, mistero dei misteri.
Perché Gesù Cristo è divenuto nostro fratello carnale.
Perché ha pronunciato temporalmente e carnalmente 
le eterne parole.
E’ a noi, infermi, che è stato dato,
E’ da noi che dipende, infermi e carnali,
di far vivere e di nutrire e di mantenere vive nel tempo 
quelle parole pronunciate vive nel tempo.
Mistero dei misteri, questo privilegio ci è stato dato.
Questo privilegio incredibile, esorbitante.
Di conservare vive le parole della vita,
di nutrire col nostro sangue, con la nostra carne, col cuore
delle parole che senza di noi ricadrebbero scarnite.
Di assicurare, (è incredibile,) di assicurare alle parole
come una seconda eternità,



180.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

un’eternità temporale e carnale, 
un’eternità di carne e di sangue,
un’eternità terrena.
Così noi tutti, figli di tutte le parrocchie,
siamo chiamati a nutrire la Parola del Figlio di Dio.
E’ a noi che tocca,
è a noi che appartiene, è da noi che dipende
di farla intendere nei secoli dei secoli,
di farla risuonare.
Noi che non siamo nulla. 
Noi che passiamo sulla terra 
qualche annata da nulla
qualche povera annata miserabile:
siamo noi che siamo incaricati.
Noi che non possiamo nulla, che non siamo nulla, 
che non siamo sicuri del domani,
né del giorno stesso, che nasciamo e moriamo 
come creature di un giorno,
che passiamo come mercenari,
siamo ancora noi che siamo incaricati.
Noi che al mattino non siamo sicuri della sera.
E nemmeno del mezzogiorno.
E che la sera non siamo sicuri del mattino
dell’indomani mattina.
E’ da noi che dipende assicurare alle Parole 
una seconda eternità, eterna.
Una perpetuità singolare.
Mistero, pericolo, gioia, disgrazia, grazia di Dio, 
scelta, responsabilità spaventosa, miseria, 
grandezza: noi creature effimere 
che non duriamo che un giorno, 
noi semplici viaggiatori, poveri viaggiatori, 
girovaghi eterni, che entriamo nella vita 
e subito ne usciamo, 
come dei girovaghi entrano in una fattoria
per una pagnotta e per un bicchiere di vino, 
noi deboli, noi fragili, noi precari, noi indegni: 
è da noi che dipende che la Parola eterna 
risuoni o non risuoni”. 46

46. Ch. Péguy, Il portico 
del mistero della seconda 
virtù, Jaca book, (1984) 
210-213, cf anche H. U. 
von Balthasar, Gloria III, 
Stili laicali, Jaca Book, Mi-
lano 1976, p. 459.



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    181.

10. Extra ecclesiam nulla salus?

Dobbiamo introdurre a conclusione di questo ca-
pitolo una riflessione sull’antico assioma: Extra 
ecclesiam nulla salus. Questo assioma risale a Ori-
gene e a Cipriano.47 
1. Nelle sue omelie a commento del libro di Gio-
suè, Origene di fronte all’episodio della prostituta 
Rakhab la cui casa viene risparmiata perché aveva 
ospitato e nascosto gli esploratori ebrei (Gs 2, 1-21 
e 6, 22-26), vede in questa casa l’immagine stessa 
della Chiesa e scrive: 
“Se qualcuno dunque vuole essere salvato venga in questa 
casa, nella casa di costei che un tempo fu una prostituta. 
Se qualcuno di quel popolo (giudaico) vuole essere salvato 
venga in questa casa per ottenere la salvezza”. E’ in questo 
contesto che Origene scrive: “Al di fuori di questa casa, os-
sia al di fuori della Chiesa, nessuno si salva”. 47 

L’intento di Origene è chiaro. Egli vuole fare una 
esortazione agli ebrei, ai quali dice: non inganna-
tevi; voi credete di avere l’Antico Testamento e che 
questo vi basti. In realtà avete bisogno anche voi 
del sangue di Cristo. Anche per voi la sede inso-
stituibile della salvezza è la casa della prostituta 
disprezzata, piena di idoli e di orrori, la Chiesa ve-
nuta dai pagani, che attraverso il sangue di Cristo 
è divenuta sposa. Origene non vuole quindi asso-
lutamente sviluppare una teoria sulla salvezza del 
mondo e sulla condanna dei non cristiani. E non è 
il caso di sottolineare ancora che Origene stesso, il 
quale poté invitare gli uomini alla Chiesa con tan-
ta drammaticità, era ben lontano da una teoria sul-
la perdizione della maggior parte dell’umanità.48 

2. Leggermente diverso è il contesto in cui si muo-
ve l’opera De unitate ecclesiae di Cipriano. Qui Ci-
priano si oppone accanitamente contro le divisio-
ni interne della comunità. La sua preoccupazione 
è di difendere la struttura episcopale e la necessità 
dell’unità. La divisione, per Cipriano, è peccato, è 

47. Origene, In Iesu nave 3, 
5 e a Cipriano, Ep. 73, 21. 
48. cf J. Ratzinger, Il nuo-
vo popolo di Dio, Brescia 
1971, p. 370.



182.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

via della perdizione. non via di salvezza. All’inter-
no di questo ampio discorso egli dice: 
“Chiunque si separa dalla Chiesa e si unisce ad una adul-
tera, si separa dalle promesse che sono date nella Chiesa; 
egli non può raggiungere la corona di vittoria del Cristo, 
poiché ha abbandonato la Chiesa. Egli è uno straniero, un 
profano, uno che appartiene alla potenza nemica. Non 
può avere Dio per padre chi non ha la chiesa come madre 
(Habere jam non potest Deum patrem, qui Ecclesiam non 
habet matrem)” (Cipriano, Ep. 73, 21) . 

Il problema della salvezza dell’umanità è dunque 
fuori dalla prospettiva di Cipriano: a lui sta a cuore 
l’unità della Chiesa, scossa al suo interno dalle divi-
sioni e dalle discordie. 
Se dunque a Origene interessava rivolgersi ai giu-
dei per invitarli a non limitarsi all’Antico Testa-
mento; a Cipriano interessa l’unità dei cristiani, 
custodita all’interno della struttura episcopale, è 
al di fuori della loro intenzione mentale intendere 
questo assioma nei termini di esclusione dalla sal-
vezza dei non credenti. 
Possiamo allora trarre le seguenti osservazioni:  
a. La formula extra ecclesiam nulla salus si forma 
nei primi tempi della Chiesa e trova la sua struttu-
ra definitiva nel terzo secolo. A questo primo sta-
dio storico essa non indica mai il rapporto della 
Chiesa con il mondo ad essa esterno, non compor-
ta cioè un giudizio negativo nei confronti di coloro 
che stanno al di fuori della Chiesa.
b. Al contrario essa è una formula intra-ecclesiale, 
che regola i rapporti teologici di quei membri che 
si sono separati attraverso uno scisma dalla comu-
nità cristiana. H. De Lubac ha chiarito questa im-
postazione dicendo: 
“Il celebre assioma ‘nessuna salvezza fuori della chiesa’ 
non ebbe in origine presso i Padri della Chiesa quel sen-
so generale, che molti oggi pretendono. In situazioni ben 
concrete, esso intendeva quei colpevoli, che avevano sulla 
coscienza uno scisma, una ribellione, un tradimento nei 
confronti della Chiesa”.49

49. H. De Lubac, Parados-
so e mistero della Chiesa, 
Queriniana, Brescia 1969, 
p. 109 (ora anche nell’e-
dizione dell’opera omnia 
della Jaca book, vol. IX).



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    183.

c. Questo assioma però ha una lunga storia di in-
terpretazione,50 a causa della quale si è finito per 
dargli un’interpretazione negativa, restrittiva ed 
escludente, e cioè che non ci si può salvare se non 
entrando nella Chiesa. Insomma: fuori della Chie-
sa gli uomini si dannano. A questo assioma (che 
non è mai stato citato dal Concilio), oggi si dà 
un orientamento diverso all’interno del disegno 
dell’universale chiamata alla salvezza e della pre-
destinazione di tutti gli uomini in Cristo: 
“La divina Provvidenza non nega gli aiuti necessari alla 
salvezza a coloro che non sono ancora arrivati alla chi-
ara cognizione e riconoscimento di Dio, ma si sforzano, 
non senza la grazia divina, di condurre una vita retta” (LG 
16). “Poiché Cristo è morto per tutti e la vocazione ultima 
dell’uomo è realmente una sola, quella divina, dobbiamo 
ritenere che lo Spirito Santo, nel modo che Dio conosce 
[modo Deo cognito], offra a tutti la possibilità [cunc-
tis possibilitatem offerre] di essere associati al mistero 
pasquale” (GS 22).

Ciò che il Vaticano II afferma è dunque un pen-
siero positivo: solo Cristo è la Via per la salvezza. 
Tuttavia non tira la conseguenza che tutto ciò che 
è “fuori di Cristo” vada classificato come escluso 
dalla salvezza. Al contrario traccia una possibilità 
più o meno ampia di poter accedere alla salvezza 
in Cristo, immaginando la Chiesa come costituita 
a cerchi concentrici, tenuti insieme dal suo cen-
tro, appunto il Cristo Signore. Anche i più lontani 
hanno un’attrazione verso quel centro e sono sotto 
il suo influsso: 
“quanto a quelli che non hanno ancora ricevuto il Vangelo, 
anch’essi in vari modi sono ordinati al popolo di Dio. In 
primo luogo quel popolo al quale furono-dati i testamenti 
e le promesse e dal quale Cristo è nato secondo la carne (cf 
Rm 9, 4-5), popolo molto amato in ragione della elezione, 
a causa dei padri, perché i doni e la chiamata di Dio sono 
irrevocabili (cf Rm 11, 28-29). Ma il disegno di salvezza 
abbraccia anche coloro che riconoscono il Creatore, e tra 
questi in particolare i musulmani, i quali, professando di 
avere la fede di Abramo, adorano con noi un Dio unico, 
misericordioso che giudicherà gli uomini nel giorno fina-

50. Y. Congar, Sainte Egli-
se. Etudes et approches ec-
clésiologiques, Cerf, Paris 
1964, pp. 417-432.



184.  Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

le. Dio non e neppure lontano dagli altri che cercano il Dio ignoto 
nelle ombre e sotto le immagini, poiché egli dà a tutti la vita e il 
respiro e ogni cosa (cf At 1,7,25-26), e come Salvatore vuole che 
tutti gli uomini si salvino (cf 1 Tm 2,4). Infatti, quelli che senza 
colpa ignorano il Vangelo di Cristo e la sua Chiesa ma che tutta-
via cercano sinceramente Dio e coll’aiuto della grazia si sforzano 
di compiere con le opere la volontà di lui, conosciuta attraverso il 
dettame della coscienza, possono conseguire la salvezza eterna. Né 
la divina Provvidenza nega gli aiuti necessari alla salvezza a coloro 
che non sono ancora arrivati alla chiara cognizione e riconosci-
mento di Dio, ma si sforzano, non senza la grazia divina, di condu-
rre una vita retta. Poiché tutto ciò che di buono e di vero si trova in 
loro è ritenuto dalla Chiesa come una preparazione ad accogliere 
il Vangelo e come dato da colui che illumina ogni uomo, affinché 
abbia finalmente la vita. Ma molto spesso gli uomini, ingannati dal 
maligno, hanno errato nei loro ragionamenti e hanno scambiato la 
verità divina con la menzogna, servendo la creatura piuttosto che il 
Creatore (cf Rm 1,21 e 25), oppure, vivendo e morendo senza Dio 
in questo mondo, sono esposti alla disperazione finale. Perciò la 
Chiesa per promuovere la gloria di Dio e la salute di tutti costoro, 
memore del comando del Signore che dice: “Predicate il Vangelo 
ad ogni creatura” (Mc 16,15), mette ogni cura nell’incoraggiare e 
sostenere le missioni” (LG 16).

La visione positiva dell’asserto è ripresa anche in Evange-
lii nuntiandi (1975) di Paolo VI, l’esortazione sul compito 
missionario del cristiano. Trattando, nella parte quinta, 
dei destinatari dell’evangelizzazione il Papa scrive: 
Esso (il primo annuncio) si rivolge anche a immense porzioni di 
umanità che praticano religioni non cristiane, che la chiesa rispet-
ta e stima perché sono l’espressione viva dell’anima di vasti grup-
pi umani. Esse portano in sé l’eco di millenni di ricerca di Dio, 
ricerca incompleta, ma realizzata spesso con sincerità e rettitudine 
di cuore. Posseggono un patrimonio impressionante di testi pro-
fondamente religiosi. Hanno insegnato a generazioni di persone a 
pregare. Sono tutte cosparse di innumerevoli ‘germi del Verbo’ e 
possono costituire una autentica ‘preparazione evangelica’ ... Anche 
di fronte alle espressioni religiose naturali più degne di stima, la 
chiesa si basa sul fatto che la religione di Gesù, che essa annunzia 
mediante l’evangelizzazione, mette oggettivamente l’uomo in rap-
porto con il piano di Dio, con la sua presenza vivente, con la sua 
azione: essa fa così incontrare il mistero della paternità divina che 
si china sulla umanità; in altri termini, la nostra religione instaura 
effettivamente con Dio un rapporto autentico e vivente, che le altre 
religioni non riescono a stabilire, sebbene esse tengano, per così 
dire, le loro braccia tese verso il cielo (EN 53).



Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa    185.

Per dirla in termini più tradizionali: l’opinione condivisa 
della Chiesa (al di là delle interpretazioni del passato) è 
ora che la salvezza è data anche nelle religioni non cri-
stiane, quindi al di fuori della chiesa, anche se la chiesa 
cattolica possiede il rapporto autentico e pieno con Dio. 
Mentre nelle religioni non cristiane l’uomo arriva a Dio in 
forza della sua buona fede (su cui nessuno può giudicare, 
poiché “è nota solo a Dio”: modo Deo cognito), quindi a 
causa del suo stato soggettivo; nel cristianesimo invece c’è 
un rapporto oggettivo ed effettivo con Dio (sono i termini 
usati da Paolo VI). 
Nel De dono perseverantiae (6, 12) Agostino, scriveva che 
siamo tutti più al sicuro se rimettiamo tutto nelle mani di 
Dio: “Tutiores vivimus si totum Deo damus”.
Possiamo in conclusione dire che sotto l’assioma negativo 
Extra ecclesiam nulla salus pulsa una coscienza autentica 
della comunità credente, riassumibile in due punti: a. la 
coscienza dell’universalità di ciò che è accaduto in Cristo 
è a favore di tutti gli uomini; b. e la consapevolezza che vi 
è un luogo dove la salvezza di Cristo si manifesta oggetti-
vamente e sacramentalmente come salvezza universale, e 
questo luogo è la Chiesa. La formula vera sarebbe allora: 
In Ecclesia salus, Dentro la Chiesa c’è salvezza!



186.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

Capitolo settimo
LA CHIESA ED I SUOI MINISTERI

L’annuncio di Cristo Signore - ossia la comunicazione del-
la fede - è il mandato che non è riservato ad alcuni fedeli, 
ma è il compito proprio di tutto il popolo di Dio: la missio-
ne è il frutto e l’espressione della coscienza dei credenti di 
essere il “popolo messianico”, radunato in Cristo, segnato 
da una vocazione profetica, sacerdotale e regale in favore 
dell’intera umanità. 
Come Gesù, la Chiesa non esiste per farsi servire, ma per 
servire il mondo affinché venga trasformato secondo il 
progetto di Dio. L’aspetto dominante della Chiesa non è 
dunque il potere, ma il servizio. Questa missione comune 
si esercita attraverso i vari ministeri: “Unica è la missione, 
molteplici sono i ministeri” (Ap. Act., 2)
La dimensione fondamentalmente misterica e sacramen-
tale della Chiesa non significa dunque sottovalutarne o 
negarne la struttura visibile e giuridica, poiché non si può 
dare alcuna comunione veramente umana, che non si 
stabilizzi e si esprima in un ordinamento sociale, in cui 
appunto la molteplicità dei membri della Chiesa attui il 
servizio globale che la Chiesa è chiamata ad esprimere 
verso il mondo, ossia lasciare trasparire nelle sue paro-
le e nelle sue aziooni il mistero della carità comunionale 
di Dio, Trinità d’amore, riversato nell’umanità mediante 
il Cristo Incarnato, morto e risorto, attraversol’irraggia-
mento di grazia dello Spirito Santo. La LG nel capitolo III 
dice infatti: 
“Cristo Signore, per pascere e sempre più accrescere il popolo di 
Dio, ha stabilito nella sua Chiesa vari ministeri, che tendono al 
bene di tutto il corpo. I ministri infatti che sono rivestiti di sacra 
potestà, servono i loro fratelli, perché tutti coloro che apparten-
gono al popolo di Dio, e perciò hanno una vera dignità cristiana, 
tendano liberamente e ordinatamente allo stesso fine e arrivino alla 
salvezza”( LG 18).

Partiamo allora nella nostra riflessione dal ministero più 
diffuso nel popolo di Dio, quello dei cristiani-laici.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   187.

1. Il ministero dei cristiani-laici (christifideles 
laici) nella storia e nel vaticano II

I testi neotestamentari ci presentano una Chiesa in cui è 
riconosciuta a tutti i credenti il compito di annunciare l’e-
vento di Cristo. I carismi sono dati a tutti per questo: tutti, 
nella loro diversità, sono chiamati ad una partecipazione 
attiva:
E’ Cristo che ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di es-
sere profeti, ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere 
pastori e maestri,12per preparare i fratelli a compiere il ministero, 
allo scopo di edificare il corpo di Cristo,13finché arriviamo tutti 
all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uo-
mo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo.... 
agendo secondo verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni 
cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo.16Da lui tutto il corpo, 
ben compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giun-
tura, secondo l’energia propria di ogni membro, cresce in modo da 
edificare se stesso nella carità (Ef 4, 11-16).

La diversità ministeriale non segna una “distinzione di di-
gnità” fra i ministeri all’interno della Chiesa. 

1. La parabola storica dell’emarginazione del laicato nella 	
    Chiesa

La “questione del laicato” comincia a sorgere all’interno 
della travagliata trasformazione che la Chiesa ha vissuto 
nel III-IV secolo quando si è misurata con il mondo cul-
turale latino e la struttura imperiale. In questo periodo il 
cristianesimo è divenuto un fenomeno di massa, diven-
tando con Teodosio religione imperiale: inizia così una 
“simbiosi con la società temporale” (Congar) e la conse-
guente dimenticanza della dimensione escatologica della 
fede cristiana. Il cristianesimo si mescola con il mondo. 
a. Alla precedente contrapposizione tra credenti in Cristo 
e mondo pagano si sostituisce lentamente una contrap-
posizione intra-ecclesiale tra due diversi gruppi di cristia-
ni: i monaci, considerati come i veri spirituali, e i laici 
impegnati nel mondo. Alla sovraesaltazione dei primi si 
accompagna una diminuita considerazione di questi cri-
stiani che vivono nella condizione familiare, nel lavoro e 
nella società.



188.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

Contemporaneamente si assiste ad una progressiva istitu-
zionalizzazione di una Chiesa più numerosa che si strut-
tura intorno alle figure di ministri ordinati. Tertulliano 
e la Traditio apostolica (intorno al 215) di Ippolito sono 
i primi testimoni dell’inizio della marginalizzazione dei 
laici nella Chiesa, anche, se in questo periodo, grandi 
maestri di dottrina sono proprio alcuni laici (Giustino, 
Tertulliano, Origene, Prudenzio, Boezio, Cassiodoro) ed 
i laici partecipano alla designazione dei vescovi delle loro 
chiese locali. 

b. Con l’inizio del Medioevo la Chiesa si strutturerà sem-
pre più in senso piramidale intorno a tre elementi: clero, 
monaci, laici. Nella società medioevale, fortemente sa-
cralizzata, i laici, che esercitano attività nel mondo sono 
collocati, secondo il dualismo sacro-profano, all’ultimo 
gradino di questa piramide, nella cui gerarchia vengono 
invece considerati al primo posto i monaci, se si guarda 
alla perfezione spirituale come criterio di sistematizzazio-
ne, oppure il clero, se si considera l’esercizio dell’autorità. 
Nelle Decretali di Graziano (1075/80-1145/47) questa se-
parazione viene fissata giuridicamente: 
“Vi sono due tipi di cristiani: quelli che si dedicano al servizio di-
vino ... l’altro genere di cristiani sono i laici, ai quali è permesso 
possedere beni per l’uso del mondo, sposarsi, coltivare la terra ...”.

c. Sarà la riforma protestante ad operare una radicale ri-
valutazione del laicato. sostenendo l’idea di un sacerdozio 
universale radicato sul sacerdozio di Cristo e sul batte-
simo: “Noi tutti che siamo battezzati siamo ugualmente 
sacerdoti”, dirà Lutero. In reazione il Concilio di Trento 
porterà in primo piano il potere sacro dato ai sacerdoti in 
forza del sacramento dell’ordine, per cui il sacerdozio co-
mune dei fedeli verrà “sminuito”, senza però venire espli-
citamente mai negato. In questa visione il “laico” diventa 
sempre più sinonimo di soggetto non competente, passivo, 
sottoposto al clero. Alle due sfere di azione - la Chiesa da 
un lato, il mondo dall’altro - corrispondono due gruppi 
di cristiani: lo stato clericale (e quello monastico ad esso 
assimilato) e il laicato.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   189.

d. Questa strutturazione permarrà nel corso dei secoli, 
anche se per esempio Leone XIII, all’interno di una nuo-
va strategia più aperta verso la società, cercherà di coin-
volgere maggiormente il laicato, ma mai viene messa in 
discussione il quadro interpretativo bipolare della Chiesa 
divisa tra clero e laicato. I laici cristiani sono pensati come 
ponte fra la Chiesa e il mondo. Clero e laici sono diventati 
due stati “eterogenei”, in quanto ilaici hanno il compito di 
immergersi nella storia per incarnare quanto definito di 
principio dal clero; insomma il ruolo laicale è “soggetto” 
sul piano temporale, ma operante su mandato della gerar-
chia ecclesiastica.

e. Nella riflessione teologica si ottiene una svolta intorno 
agli anni 1950, in cui si ha un primo tentativo di teolo-
gia del laicato (Y. M. Congar, Jalons pour une teologie 
du laïcat) in cui si coglie la specificità del cristiano-laico 
di essere chiamato per vocazione battesimale ad essere te-
stimone delle realtà soprannaturali dentro il mondo, non 
però esercitando questa testimonianza per delega o man-
dato della gerarchia, ma in forza del battesimo. 

2. La riconsiderazione del laico-battezzato 		
    nella Chiesa

Il vero cambiamento si ha con il Vaticano II, che per il 
suo radicale ripensamento di tutta l’ecclesiologia, soprat-
tutto con l’aver invertito l’originario ordine dello schema 
della LG che prevedeva il capitolo sulla gerarchia prima 
del capitolo sul popolo di Dio, ha permesso uno sguardo 
radicalmente diverso e nuovo, aprendo l’interrogativo su 
chi sia il laico e quale sia il suo compito specifico nella 
Chiesa. 
La precedenza accordata al popolo di Dio (cap. II) rispetto 
al capitolo sulla gerarchia (cap. III) ha dunque permesso 
di leggere il ministero laicale all’interno del popolo di Dio, 
dissolvendo così la diffusa e secolare identificazione della 
Chiesa con la sola gerarchia.
I primi tre capitoli della LG collocano la visione del laico 
cristiano nel quadro dell’affermazione sull’uguale dignità 



190.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

di tutti i cristiani e la sua partecipazione al tripli-
ce munus di Cristo; il capitolo IV e l’Apostolicam 
Actuositatem si soffermano invece sullo specifico. 
In sintesi il laico è presentato prima di tutto come 
credente e membro del popolo di Dio, incorporato 
per il battesimo a Cristo e alla Chiesa. La sua spe-
cificità poi è così descritta: 
“Per loro vocazione è proprio dei laici cercare i Regno di 
Dio trattando le cose temporali e ordinandole secondo 
Dio” (LG 31) 

ed ancor più chiaramente in Apostolicam Actosi-
tatem, Decreto del Vaticano II sull’apostolato dei 
laici: 
“Bisogna che i laici assumano l’instaurazione dell’ordine 
temporale [= ordinandolo a Dio per mezzo di Cristo] 
come compito proprio e in esso, guidati dalla luce del Van-
gelo e dal pensiero della Chiesa e mossi dalla carità cristia-
na, operino direttamente e in modo concreto” (Ap Act 7).

L’elemento qualificante dei laici è dunque descrit-
ta come il vivere la sequela di Cristo nel mondo, 
“di cui la loro esistenza è come intessuta” (LG 31). 
Pertanto la GS indica “l’indole secolare” come lo 
specifico della missione dei Crististifideles laici: 
“Ai laici spettano propriamente, anche se non esclusiva-
mente, gli impegni e le attività temporali” (GS 43).

Infine l’Esortazione apostolica Christifideles Laici 
di Giovanni Paolo II (1988) descrive più ampia-
mente la missione dei battezzati nella Chiesa, di-
cendo:
I fedeli laici per la loro dignità battesimale partecipano, 
per la loro parte, al triplice ufficio sacerdotale, profetico e 
regale di Gesù Cristo. ... sono partecipi dell’ufficio sacer-
dotale, per il quale Gesù ha offerto Se stesso sulla Croce 
e continuamente si offre nella celebrazione eucaristica a 
gloria del Padre per la salvezza dell’umanità. Incorporati a 
Gesù Cristo, i battezzati sono uniti a Lui e al suo sacrificio 
nell’offerta di se stessi e di tutte le loro attività    (cf Rom 
12, 1-2). ... La partecipazione all’ufficio profetico di Cristo 
... abilita e impegna i fedeli laici ad accogliere nella fede il 
Vangelo e ad annunciarlo con la parola e con le opere non 



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   191.

esitando a denunciare coraggiosamente il male. ... sono al-
tresì chiamati a far risplendere la novità e la forza del Van-
gelo nella loro vita quotidiana, familiare e sociale, come 
pure ad esprimere, con pazienza e coraggio, nelle contrad-
dizioni dell’epoca presente la loro speranza nella gloria 
«anche attraverso le strutture della vita secolare». Per la 
loro appartenenza a Cristo Signore e Re dell’universo i fed-
eli laici partecipano al suo ufficio regale e sono da Lui chia-
mati al servizio del Regno di Dio e alla sua diffusione nella 
storia. Essi vivono la regalità cristiana, anzitutto mediante 
il combattimento spirituale per vincere in se stessi il regno 
del peccato (cf Rom 6, 12), e poi mediante il dono di sé per 
servire, nella carità e nella giustizia, Gesù stesso presente 
in tutti i suoi fratelli, soprattutto nei più piccoli (cf Mt 25, 
40). Ma i fedeli laici sono chiamati in particolare a ridare 
alla creazione tutto il suo originario valore. Nell’ordinare il 
creato al vero bene dell’uomo con un’attività sorretta dalla 
vita di grazia, essi partecipano all’esercizio del potere con 
cui Gesù Risorto attrae a sé tutte le cose e le sottomette, 
con se stesso, al Padre, così che Dio sia tutto in tutti” (ChL 
n. 14).

3. Modalità espressive 				  
    del laico-cristiano nella Chiesa

La conseguenza di questi principi affermati dal 
Magistero ecclesiale, possiamo dire che l’iniziazio-
ne cristiana, mentre inserisce il singolo credente 
battezzato nel corpo ecclesiale, lo abilita ad agire 
in quanto cristiano nel tessuto della storia umana. 
Egli diventa soggetto storico che determina il suo 
pensare, il suo relazionarsi e il suo agire a partire 
dalla struttura cristologico-pneumatologica della 
nuova identità che egli ha assunto con il battesimo 
e che, in quanto tale, può esercitare nella Chiesa. 

a. Il battezzato non ha quindi bisogno di una delega 
ecclesiastica, né di una investitura celebrativa per 
realizzare la sua identità cristiana nel mondo. E’ 
sufficiente il sacramento del battesimo: questa è la 
sua investitura ministeriale. Evidentemente, par-
tecipando all’intreccio comunionale della Chiesa, 
non potrà procedere per conto suo e quindi sarà 



192.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

corresponsabile con l’intera Ecclesia, dialogando e 
lasciandosi illuminare da essa in forza della comu-
nione ecclesiale, che rappresenta il bene più gran-
de da salvaguardare.
Sulla base dell’uguale dignità di tutti i cristiani il 
Concilio ha messo in luce le forme nelle quali si 
concretizza la partecipazione di tutti al narrare e 
celebrare la fede. 
Il n. 12 della LG afferma che la possibilità di espri-
mere il contenuto della fede cristiana si fonda sul 
sensus fidei, cioè sulla capacità propria di tutti i cri-
stiani (“dai vescovi fino agli ultimi fedeli laici”) do-
nata con l’iniziazione cristiana, di sapere e conosce-
re le cose di Dio.1 La Chiesa si presenta perciò come 
insieme di credenti tutti resi capaci dal dono dello 
Spirito di comprendere quanto il Cristo ha compiu-
to e detto aprendosi alla verità tutt’intera. 
Inoltre lo Spirito Santo non si limita a santificare e a 
guidare il popolo di Dio per mezzo dei sacramenti 
e dei ministeri, e ad adornarlo di virtù, ma “distri-
buendo a ciascuno i propri doni come piace a lui” (1 
Cor 12,11), dispensa pure tra i fedeli di ogni ordine 
grazie speciali, con le quali li rende adatti e pronti ad 
assumersi vari incarichi e uffici utili al rinnovamen-
to e alla maggiore espansione della Chiesa secondo 
quelle parole: “A ciascuno la manifestazione dello 
Spirito è data perché torni a comune vantaggio” (1 
Cor 12,7). E questi carismi, dai più straordinari a 
quelli più semplici e più largamente diffusi, siccome 
sono soprattutto adatti alle necessità della Chiesa 
e destinati a rispondervi, vanno accolti con grati-
tudine e consolazione. Non bisogna però chiedere 
imprudentemente i doni straordinari, né sperare da 
essi con presunzione i frutti del lavoro apostolico. Il 
giudizio sulla loro genuinità e sul loro uso ordina-
to appartiene a coloro che detengono l’autorità nella 
Chiesa; ad essi spetta soprattutto la responsabilità 
di non estinguere lo Spirito, ma di esaminare tutto e 
ritenere ciò che è buono (cf 1 Ts 5,12 e 19-21).

1. LG 12. “La totalità dei fe-
deli, avendo l’unzione che 
viene dal Santo (cf 1 Gv 
2,20 e 27), non può sba-
gliarsi nel credere, e mani-
festa questa sua proprietà 
[di testimonianza pro-
fetica] mediante il senso 
soprannaturale della fede 
di tutto il popolo, quando 
“dai vescovi fino agli ulti-
mi fedeli laici” mostra l’u-
niversale suo consenso in 
cose di fede e di morale. E 
invero, per quel senso del-
la fede (sensus fidei), che è 
suscitato e sorretto dallo 
Spirito di verità, e sotto la 
guida del sacro magistero, 
il quale permette, se gli si 
obbedisce fedelmente, di 
ricevere non più una pa-
rola umana, ma veramente 
la parola di Dio (cf 1 Ts 
2,13), il popolo di Dio ade-
risce indefettibilmente alla 
fede trasmessa ai santi una 
volta per tutte (cf Gdc 3), 
con retto giudizio penetra 
in essa più a fondo e più 
pienamente l’applica nella 
vita.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   193.

b. Sempre in forza del battesimo i fedeli costituisco-
no un’assemblea sacerdotale che partecipa dell’offerta 
sacrificale del Cristo al Padre. Più particolarmente 
l’assemblea eucaristica va vista non come un’azio-
ne del presidente al quale si unisce il popolo, ma 
come “azione di Cristo e del popolo di Dio gerar-
chicamente ordinato” (Institutio Generalis Mis-
salis Romani n. 1). E di conseguenza l’azione dei 
ministri ordinati non esaurisce, né si sostituisce 
all’actio della comunità ecclesiale.2 

c. Sul presupposto di una comune partecipazione 
alla ministerialità generale della Chiesa vanno col-
locati i ministeri specifici, istituiti e di fatto eserci-
tati dai laici. 
Circa i ministeri istituiti, il punto di riferimento è 
il motu proprio di Paolo VI Ministeria quaedam 
(1972) con il quale viene riformato il ministero 
fondato sui tradizionali sette gradi dell’ordine ed 
eliminata la distinzione fra ordini maggiori e or-
dini minori; e vengono mantenuti solo i ministeri 
del lettorato e dell’accolitato, aperti anche ai chri-
stifideles laici.

d. Forse poco sottolineato, ma non meno impor-
tante di tutti i ministeri nella Chiesa, va consi-
derato il ministero degli sposi cristiani. La cresci-
ta del Regno di Dio nella storia che è l’orizzonte 
della storia di Gesù e della vita della Chiesa, im-
plica anche la qualità dell’esistere di ogni singolo 
cristiano. Anche il matrimonio nell’unione di un 
uomo e una donna come forma stabile di vita, 
non è estraneo a questa logica: esso è corrobora-
to da un sacramento, che istituisce la coppia e la 
famiglia come soggetto che, nella esperienza di 
una comunione nella differenza di maschio-fem-
mina e figli, attua il mistero di Cristo, costituendo 
“una Chiesa domestica”. Lungi dall’essere una sa-
cralizzazione di una realtà umana, il matrimonio 

2. “Le azioni liturgiche non 
sono azioni private ma ce-
lebrazioni della Chiesa, che 
è “sacramento di unità”, 
cioè popolo santo raduna-
to e ordinato sotto la guida 
dei vescovi. Perciò tali azio-
ni appartengono all’intero 
corpo della Chiesa, lo ma-
nifestano e lo implicano; 
ma i singoli membri vi sono 
interessati in diverso modo, 
secondo la diversità degli 
stati, degli uffici e della par-
tecipazione effettiva. (Sacr.
Conc. 26)



194.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

va interpretato nella chiave simbolica secondo le espres-
sioni di Paolo: 
“Questo mistero [del rapporto uomo-donna nel matrimonio] è 
grande: lo dico di Cristo e della Chiesa” (Ef 5, 32). 

Gli sposi cristiani riconoscono di essere partecipi della 
storia di alleanza di Dio con l’umanità, non solo indivi-
dualmente, ma come coppia, tanto da poter celebrare - 
come ministri propri - la loro unione quale partecipazio-
ne rivelativa e attuativa del mistero di Dio in Cristo. La 
celebrazione del matrimonio è l’evento con cui un uomo 
e una donna incontrano in maniera unica e singolare l’al-
leanza di Dio con l’umanità, l’accolgono nella loro vita e 
cercano di corrispondervi. Chi “si sposa nel Signore” ma-
nifesta il Regno, lo anticipa, affrettandone la venuta (cf 2 
Pt 3, 12): gli sposi cristiani con la loro unione vissuta nell’a-
more reciproco, carnale e affettivo, danno forma umana 
visibile al Regno di Dio, che si attua nella comunione di 
carità tra Dio e gli uomini. In particolare essi richiama-
no il fatto della mediazione dell’altro per il compimento 
dell’umano: l’altro nella sua radicale alterità è necessario 
perché si compia la realtà umana autentica.
Sia il Decreto del Vaticano II Apostolicam actuositatem, 
sia l’esortazione apostolica Familiaris consortio (1981) 
suggeriscono innumerevoli forme di esercizio ministeria-
le per il Regno da svolgersi nella coppia: la testimonianza 
della fedeltà nella fede e nell’amore; il ministerium vitae 
nella procreazione di figli e soprattutto nella loro educa-
zione cristiana; nell’ospitalità e apertura della casa per co-
loro che sono nel bisogno; il sostegno delle famiglie in 
difficoltà ... 

3. Il ministero ordinato

Il ministero ordinato pone nella Chiesa la “distinzione 
canonica” fra clerici e laici: ciò è dovuto alla differenza 
che vi è fra il ministero ordinato e tutti gli altri ministeri. 
Tutti questi ministeri, complessivamente, costituiscono la 
dinamica vitale della Chiesa e della sua missione, ma nes-
suno di essi, preso a se stante, è costitutivo della struttura 
ecclesiale. Tra tutti questi ministeri, tuttavia, la funzione 



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   195.

del ministero dei pastori nella Chiesa appartiene all’essen-
za della sua struttura, così che non si potrebbe dire che la 
Chiesa esista, nella sua forma completa, là dove mancasse-
ro ministri ordinati (cf Ignazio di Antiochia, Ad Trall., 3). 
Per questo motivo il Vaticano II, collocando il ministero 
ordinato nel quadro generale del sacerdozio comune dei fe-
deli, lo dichiara singolare e diverso “per essenza e non solo 
per grado”, il che vuol dire che non si tratta solo di un mi-
nistero più eccellente, ma che possiede “una connotazione 
di essenziale differenza” in ordine al costituirsi della stessa 
Chiesa. Il che lo diversifica da tutti gli altri ministeri.

1. Rapporto fra sacerdozio dei fedeli e sacerdozio ordinato

a. Il concilio ha messo in luce che “tutti i fedeli forma-
no un sacerdozio santo” (Presbiterorum Ordinis 2). Nello 
stesso tempo però ha precisato che, in funzione dell’uni-
tà degli stessi fedeli in un solo corpo, Nostro Signore ha 
scelto “alcuni di loro come ministri, in modo che nel seno 
della società dei fedeli avessero il sacro potere dell’ordine” 
(PO 2). Tale potere è “una diaconia o ministero” (LG 24), 
cioè è un servizio a favore dell’intero popolo di Dio, e si dif-
ferenzia per essenza dal popolo santo di Dio, in quanto per 
il “sacramento dell’ordine, i presbiteri, in virtù dell’unzio-
ne dello Spirito Santo, sono segnati da uno speciale carat-
tere che li configura a Cristo sacerdote, in modo da poter 
agire in nome e nella persona di Cristo” (PO 2; LG 10). 
Dunque rispetto al battesimo, il sacramento dell’ordine 
conferisce una funzione diversa e costitutiva della strut-
tura essenziale della Chiesa.

b. Pertanto i presbiteri “non sostituiscono, bensì promuo-
vono il sacerdozio battesimale di tutto il popolo di Dio”; 
e i due sacerdozi (distinti per essenza, ma non separati) 
“sono tra loro coordinati, derivando entrambi - in forme 
diverse - dall’unico sacerdozio dei Cristo. Il sacerdozio 
ministeriale, infatti, non significa di per sé un maggior 
grado di santità rispetto al sacerdozio comune dei fedeli; 
ma, attraverso di esso, ai presbiteri è dato da Cristo nello 
Spirito un particolare dono, perché possano aiutare il po-



196.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

polo di Dio a esercitare con fedeltà e pienezza il sa-
cerdozio comune che gli è conferito” (Pastores dabo 
vobis, 17).  Il sacerdozio ministeriale è dunque “es-
senzialmente finalizzato al sacerdozio regale di tutti 
i fedeli e ad esso ordinato” (Christifideles Laici, 22).  
E poiché egli rende visibile Cristo-Capo, al presbite-
ro compete il ruolo di direzione del popolo di Dio.

c. L’identità del presbitero consiste “nell’essere una 
derivazione, una partecipazione specifica e una 
continuazione di Cristo stesso” sotto l’aspetto di 
“una ripresentazione sacramentale di Gesù Cri-
sto capo e Pastore” (Pastores dabo vobis, 112. 15).  
In epoca patristica e medioevale la repraesentatio 
Christi assume denominazioni diverse, tra le quali 
domina la formula in persona Christi agere, utiliz-
zata in ambito sacramentale e specialmente in rife-
rimento all’Eucaristia, nel senso che le parole pro-
nunciate dal sacerdote nella consacrazione sono 
parole di Cristo stesso. L’agire in persona Christi 
- spiegala Congregazione per il Clero  - “vuol dire 
più che ‘a nome’ o ‘nelle veci di Cristo’ (quasi in 
sua sostituzione) “la specifica e sacramentale iden-
tificazione con il sommo ed eterno Sacerdote, che 
è l’autore e il principale soggetto di questo suo pro-
prio compito, nel quale in verità non può essere so-
stituito da nessuno” (Ecclesia de Eucharistia, 4).  

d.  L’identità del presbitero, oltre che in chiave cri-
stologica, va letta anche in ordine alla Chiesa: egli 
è abilitato a compiere atti che sono della Chiesa, e 
li compie “a nome di tutto il popolo” (LG 10) o “in 
nome di tutta la Chiesa” (PO 2), per cui possiamo 
dire che agisce anche in persona ecclesiae.

2. Le origini della struttura gerarchica 			
    della Chiesa nel Nuovo Testamento 3 

a. L’appartenenza del ministero ordinato alla co-
stituzione essenziale della chiesa ha le sue radici 

3. J. Dupont, Teologia 
della Chiesa negli Atti de-
gli Apostoli, EDB, Bologna 
1984; A. Lemaire, Dai ser-
vizi ai ministeri. I servizi 
ecclesiali nei primi due se-
coli, in Concilium 8 (1972) 
1859-1875; G. Bornkam, 
πρέσβυς, In Grande Lessi-
co del Nuovo Testamento, 
Paideia 1977, XI, 81-164;



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   197.

nel Nuovo Testamento. Certamente in primo piano nel-
la comunità cristiana appare la sua vivacità carismatica, 
ricca di diverse operosità considerate doni dello Spirito 
(cf 1 Cor 12). E qui va segnalato l’anima profonda della 
Chiesa di avere prima di tutto una struttura carismatica. 
Tuttavia ben presto il NT, nello sviluppo dell’organizza-
zione della comunità, ci testimonia il costituirsi di una 
struttura gerarchica. Natura carismatica e struttura gerar-
chica però non sono presentate come alternative, ma tra 
loro armoniche. Il testo che maggiormente lo mostra è At 
15, il cosiddetto “concilio di Gerusalemme”, dove si dice: 
“parve bene agli apostoli e ai presbiteri con tutta intera 
l’assemblea” (At 15, 22) e subito dopo, con un paralleli-
smo significativo (v. 28), “parve bene allo Spirito Santo e 
a noi”. Apostoli e presbiteri dunque non agiscono in forza 
di un loro parere personale o di una maggioranza politi-
co-democratica, ma in virtù di una comunione generata 
dall’azione carismatica dello Spirito.

b. In questa struttura gerarchico-carismatica emerge pri-
ma di tutto una figura il cui ruolo risale con assoluta chia-
rezza alla volontà di Gesù stesso: quella dei Dodici apo-
stoli. Essi sono l’anello di collegamento tra l’evento di Gesù, 
del suo insegnamento, della sua morte e risurrezione, di 
cui gli apostoli sono i testimoni insostituibili, e la tradi-
zione di fede successiva. 

c. Accanto alla figura degli apostoli si delinea un’altra fi-
gura, che appare funzionale alla trasmissione fedele del 
patrimonio della fede degli apostoli: è la figura dei presbi-
teri-episcopi. Usiamo questa translitterazione dei termini 
greci (πρέσβυς: anziano e, al comparativo, πρεσβύτερος: 
più anziano - ἐπίσκοπος: soprintendente, sorvegliante, 
custode) piuttosto che con la versione invalsa di “pre-
ti” e “vescovi”, perché nel NT essi non denotano ancora 
due funzioni distinte. I due termini sembrano sinonimi, 
come si arguisce dal discorso di Paolo agli “anziani/pre-
sbiteri” di Efeso (At 20, 17) che egli ha voluto radunare 
a Mileto, ma di cui poi nel corso dell’esortazione si dice 



198.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

che “lo Spirito Santo li ha stabiliti come ἐπίσκοποι-
sorveglianti”. 
At 14, 23 e Tt 1, 5 4 mostrano che i presbiteri-epi-
scopi non sono creati dalla comunità, ma ne sono 
un elemento strutturale che dipende dalla volontà 
designante degli apostoli come la continuazione e 
il completamento delle chiese da loro fondate.
1 Tm 4, 14 informa del carattere rituale della con-
segna del compito, che avviene con il gesto simbo-
lico dell’imposizione delle mani,5 mentre in 1 Tm 5, 
17 vengono indicate le funzioni dei presbiteri-epi-
scopi come preposti (προεστῶτες) alla guida della 
comunità e, anche se non tutti, alcuni di loro im-
pegnati nella predicazione e nell’insegnamento (ἐν 
λόγῳ καὶ διδασκαλίᾳ).6
In At 15, 22 vengono presentati insieme agli apo-
stoli nel prendere le decisione al “Concilio di Ge-
rusalemme”; mentre in Gc 5, 14 viene assegnato 
loro il compito di dare l’unzione ai malati.

d. Il testo più ampio intorno ai presbiteri-episco-
pi, come abbiamo accennato sopra, si trova in At 
20, 17-38,3 dove Paolo in occasione del suo ultimo 
viaggio a Gerusalemme fa chiamare a Mileto i pre-
sbiteri-episcopi di Efeso e dà loro le ultime racco-
mandazioni : 1. ricorda che lo Spirito Santo li ha 
posti a capo della Chiesa, come ἐπισκόπους, cu-
stodi o sorveglianti, per pascere la Chiesa di Dio; 
2. li esorta a prendersi cura della comunità come 
cosa preziosa che Dio “si è acquistata con il sangue 
del suo proprio Figlio”; 3. la motivazione di que-
sta cura che devono avere è che “si introdurranno 
lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge, ... 
insegnando dottrine perverse per attirare discepo-
li a sé”: il compito dei presbiteri-episcopi è dunque 
di garantire la genuinità del Vangelo e questo fatto 
segnala che il loro ministero si colloca nel punto sor-
givo della vita stessa della Chiesa.
Va osservato infine che se queste determinazioni 

4. At 14, 23: “[Paolo e 
Barnaba] designarono 
quindi per loro in ogni 
Chiesa (Iconio, Listra 
Antiochia) alcuni anziani 
(πρεσβυτέρους) e, dopo 
avere pregato e digiunato, 
li affidarono al Signore, nel 
quale avevano creduto”. 
- Tt 1, 5: “Ti ho lasciato 
a Creta: perché tu metta 
ordine in quello che ri-
mane da fare e stabilisca 
alcuni presbìteri in ogni 
città, secondo le istruzio-
ni che ti ho dato. Ognuno 
di loro sia irreprensibile, 
marito di una sola donna 
e abbia figli credenti, non 
accusabili di vita dissoluta 
o indisciplinati. Il vescovo 
(ἐπίσκοπον) infatti, come 
amministratore di Dio, 
deve essere irreprensibile: 
non arrogante, non colle-
rico, non dedito al vino, 
non violento, non avido 
di guadagni disonesti, ma 
ospitale, amante del bene, 
assennato, giusto, santo, 
padrone di sé, fedele alla 
Parola, degna di fede, che 
gli è stata insegnata, per-
ché sia in grado di esortare 
con la sua sana dottrina e 
di confutare i suoi opposi-
tori”.
5. 1 Tm 4, 14: “Non tra-
scurare il dono che è in te 
e che ti è stato conferito, 
mediante una parola pro-
fetica, con l’imposizione 
delle mani da parte dei 
presbìteri”.
6. 1 Tm 5, 17: “I presbìteri 
che esercitano bene la pre-
sidenza siano considerati 
meritevoli di un duplice ri-
conoscimento, soprattutto 
quelli che si affaticano nel-
la predicazione e nell’inse-
gnamento”.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   199.

7. J. Dupont, Il testamen-
to pastorale di san Paolo. Il 
discorso di Mileto, Paoline, 
Roma 1980. 
At 20, 17-38: Da Mileto 
mandò a chiamare a Èfeso 
gli anziani della Chiesa. 
Quando essi giunsero pres-
so di lui, disse loro: “Voi 
sapete come ... ho servito 
il Signore con tutta umil-
tà, tra le lacrime e le prove 
che mi hanno procurato le 
insidie dei Giudei;  non mi 
sono mai tirato indietro da 
ciò che poteva essere utile, 
al fine di predicare a voi e 
di istruirvi, in pubblico e 
nelle case, testimoniando 
a Giudei e Greci la con-
versione a Dio e la fede 
nel Signore nostro Gesù. 
Ed ecco, dunque, costret-
to dallo Spirito, io vado a 
Gerusalemme, senza sape-
re ciò che là mi accadrà.  ... 
Vegliate su voi stessi e su 
tutto il gregge, in mezzo al 
quale lo Spirito Santo vi ha 
costituiti come custodi per 
essere pastori della Chiesa 
di Dio, che si è acquistata 
con il sangue del proprio 
Figlio. Io so che dopo la 
mia partenza verranno fra 
voi lupi rapaci, che non 
risparmieranno il gregge; 
perfino in mezzo a voi sor-
geranno alcuni a parlare di 
cose perverse, per attirare i 
discepoli dietro di sé. Per 
questo vigilate .... E ora vi 
affido a Dio e alla parola 
della sua grazia, che ha la 
potenza di edificare e di 
concedere l’eredità fra tutti 
quelli che da lui sono san-
tificati. ... ”.
8. Secondo alcuni esegeti, 
generalmente protestanti, 
la struttura ministeriale 
che si è affermata nel-

sul compito degli anziani-episcopi si trovano nelle 
lettere tardive e non nei testi più antichi del Nuovo 
Testamento, è perché soltanto nell’ultima fase del 
tempo neotestamentario, quando era ormai pros-
sima la scomparsa degli apostoli e dei loro primi 
collaboratori, che si fa più acuto il problema ga-
ranzia della continuazione nella comunicazione 
autentica della fede, in coerenza con la forma ori-
ginaria del messaggio di Cristo.8 

3. Lo sviluppo storico del ministero ordinato 9

Il ministero ordinato, oggi vissuto nei distinti ruoli 
del diacono, del prete e del vescovo, ha subìto lun-
go la storia una evoluzione complessa. L’elemento 
più vistoso di questo processo è l’assunzione di un 
forte carattere sacrale e sacerdotale, che agli inizi 
non aveva. Se è facile intuire che i presbiteri-vesco-
vi avessero un ruolo loro proprio nella celebrazio-
ne eucaristica (cf At 20, 7-11 fa pensare che Paolo 
predica e spezza il pane)10, tuttavia nel NT non si 
applica mai a questo ministero la terminologia pro-
pria della ritualità e del sacerdozio. 

a. Solo nel secondo secolo sentiamo Ignazio affer-
mare che senza il vescovo non si può celebrare l’eu-
caristia (Ad Smyr 8; Ad Eph. 5, 2. 20,2; Ad Philad 
4). E già alla fine del primo secolo papa Clemente 
resta suggestionato dalle gerarchie sacerdotali di 
Israele e traccia le figure di vescovo, prete e diaco-
no, utilizzando la terminologia dell’ebraismo del-
la diaspora di ἀρχιερεύς (gran sacerdote), ἱερεύς 
(sacerdote), λευΐτης (leviti o diaconi), separati dai 
laici (λαϊκός: è la prima volta che si usa questo ter-
mine nella letteratura cristiana, assente sia nel NT 
che nei LXX).11 
Man mano poi che la liturgia cristiana si sviluppa 
e si arricchisce i pastori della Chiesa diventano i 
principali protagonisti della liturgia. E ciò in forza 



200.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

le chiese del NT solamente 
nell’ultimo periodo, quello 
testimoniato dagli Atti e dal-
le Pastorali, e costituirebbe 
l’inizio della “deformazione 
cattolica” del cristianesimo 
(o proto-cattolicesimo - 
Frühkatholizismus), mentre 
alla sua origine non avrebbe 
conosciuto alcuna struttu-
ra formale e sarebbe vissuto 
sull’onda dei liberi carismi. 
Questo processo di “istituzio-
nalizzazione” è stato rilancia-
to da E. Käsemann nel 1963 
(Paolo e il protocattolicesimo, 
in Saggi esegetici, Marietti, 
Casale M. 1985, 153-167), 
ove sottolinea il contrasto fra 
l’ecclesiologia paolina delle 
grandi lettere centrata sullo 
Spirito e sui carismi e quella 
delle deuteropaoline basata 
sull’autorità dei ministri. Per 
questo Käsemann imposta 
un canone (l’ecclesiologia 
originaria) nel canone (l’ulti-
ma ecclesiologia del NT). H. 
Kung è stato il divulgatore di 
questo sistema. Questo modo 
di vedere è stato rifiutato 
dal luterano E. Schweizer 
perché non sufficientemente 
fondato sui testi neotesta-
mentari (La comunità e il suo 
ordinamento, Gribaudi, Tori-
no 1971) e da un altro lute-
rano H. Conzelmann, (Teo-
logia del Nuovo Testamento, 
Paideia, Brescia, 1972, 361-
383), il quale sostiene che 
“la famosa ripartizione in 
carismatici e ministri, che 
si fonda sulla contrapposi-
zione tra ministero/diritto 
e Spirito non è valida per lo 
meno secondo l’autocoscien-
za della Chiesa primitiva” 
(Charisma, in GLNT XV, 
615). In questa stessa linea 
si pone il luterano convertito 
al cattolicesimo H. Schlier 

(Ecclesiologia neotestamenta-
ria, in Mysterium Salutis VII, 
p. 255). Infatti l’apparizione 
della struttura formale della 
gerarchia al termine dell’epo-
ca neotestamentaria è signifi-
cativa della nuova situazione 
in cui la chiesa viene a trovarsi  
quando ormai gli apostoli e 
loro immediati collaboratori 
stanno sparendo dalla scena 
e si sente vivo il problema 
della preservazione fedele del 
messaggio fondatore di fronte 
alle prime eresie: ma questo 
non significa che si tratti di 
contrapposizione. “Prestigio-
si commentari recenti sulle 
lettere pastorali convergono 
in un consenso comune rico-
noscendo in questi scritti lo 
sviluppo di un cristianesimo 
messo in difficoltà dall’insor-
gere dell’eresia, con la conse-
guente necessità di preservare 
l’insegnamento apostolico 
“paolino”, per cui affidano 
una tale responsabilità ad al-
cune guide. Questa instaura-
zione di responsabilità segue 
un modello familiare (“gli an-
ziani”, la casa-famiglia) sicché 
questi responsabii non stanno 
al di sopra, bensì all’interno 
della comunità-famiglia in 
una posizione non di “pote-
re-autorità”, bensì di “servi-
zio-ministero” (S. Pié-Ninot, 
Ecclesiologia, La sacramenta-
lità della comunità cristiana, 
Questiniana (BTC 138), Bre-
scia 2008, p. 136). Il bilancio 
sul protocattolicesimo in K.H. 
Neufeld, Frühkatholizismus 
systematisc, in Gregorianum 
62 (1981) 431-466, riassunto 
in LThK3 IV (1995) 203 ss. 
Per la problematizzazione del 
concetto di protocattolicesi-
mo: cf V. Fusco, Sul concetto 
di protocattolicesimo, in RBI 
30(1982)401-434.

9. Sintesi tratta da S. Diani-
ch-S. Noceti, Trattato sulla 
Chiesa, Queriniana, Brescia 
2005, p. 435-442.
10. At 20, 7-11: “[Siamo a 
Troade]Il primo giorno della 
settimana ci eravamo riuniti a 
spezzare il pane (κλάσαι ἄρτον 
- fractio panis), e Paolo, che 
doveva partire il giorno dopo, 
conversava con loro e prolun-
gò il discorso fino a mezzanot-
te. C’era un buon numero di 
lampade nella stanza al piano 
superiore, dove eravamo riu-
niti. Ora, un ragazzo di nome 
Èutico, seduto alla finestra, 
mentre Paolo continuava a 
conversare senza sosta, fu pre-
so da un sonno profondo; so-
praffatto dal sonno, cadde giù 
dal terzo piano e venne raccol-
to morto. Paolo allora scese, si 
gettò su di lui, lo abbracciò e 
disse: “Non vi turbate; è vivo!”. 
Poi risalì, spezzò il pane, man-
giò e, dopo aver parlato an-
cora molto fino all’alba, partì. 
Intanto avevano ricondotto 
il ragazzo vivo, e si sentirono 
molto consolati.”.
11. Clemente di Roma, 
Ai Corinti 40, 5 (cf Sources 
Chrétiennes n. 167, p. 167)



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   201.

di varie cause, fra cui le più importanti sono: 1. 
con il riconoscimento della Chiesa a livello stata-
le sopravviene una prevalenza della celebrazione 
liturgica rispetto al ministero della Parola, dovu-
to sia al rallentamento delle missioni di evange-
lizzazione, sia all’accrescersi delle comunità che 
si radunano per solenni cerimonie, nelle quali la 
predicazione viene assegnata ai maestri di orato-
ria; 2. con il quarto secolo poi la crisi della società 
in occidente porta con sé anche il crollo dell’antica 
struttura sacerdotale pagana con i suoi riti, le sue 
feste, i suoi templi, alla quale la Chiesa quasi spon-
taneamente subentra sostituendosi a quei templi 
e riti e anche al suo sacerdozio. Questo avviene 
perché nel mondo antico il potere sacerdotale era 
un pilastro portante di tutta la vita sociale - solo in 
epoca moderna la società è diventata sganciata dal 
sacerdozio e si è secolarizzata -; di conseguenza è 
stato normale che, nonostante tutta la novità della 
concezione cristiana, man mano che la chiesa si al-
largava nell’ambito socio-politico assumesse anche 
questa dimensione rituale sacerdotale.

b. Al di là di queste considerazioni socio-politiche, 
più in profondità va detto che è al suo interno che 
la funzione dei presbiteri si evolve in senso sacerdo-
tale. Abbiamo visto che fin dai primi tempi, l’euca-
ristia non poteva essere celebrata senza il ministro 
e la cena del Signore veniva sempre più vissuta 
come il rinnovarsi del sacrificio di Cristo in Cro-
ce, per cui colui che la celebrava “appariva” come il 
sacerdote che offriva a Dio la vittima a lui gradita 
secondo la lunga tradizione della logica sacerdota-
le. Si afferma così la centralità del sacerdote nel-
la celebrazione dell’eucaristia. Ora nella polemica 
donatista, Agostino introdurrà l’idea che il valore 
dell’eucaristia non dipende dalla dignità dei sacer-
doti, poiché è actio Dei, la quale è trascendente il 
gesto del singolo prete. In questo modo viene sot-



202.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

tolineato l’aspetto del sacramento che rende “sacra” 
la persona che lo celebra. 

c. L’epoca medioevale vedrà poi lo scadere diffu-
so della predicazione e delle funzioni pastorali del 
clero con la parallela esaltazione del carattere sa-
cerdotale che si realizza nelle celebrazioni rituali: 
in quest’epoca la stragrande maggioranza dei preti 
e dei vescovi non predicava affatto. Il Concilio di 
Trento pur desiderando accedere all’esigenza dei 
protestanti, i quali richiedevano di ricondurre il 
sacerdozio al compito fondamentale della predi-
cazione, finì per confermare la tradizione e di va-
lorizzare il carattere sacramentale-celebrativo dei 
pastori in ordine al culto. 12 Fu però grave limite del 
Tridentino aver ridotto e subordinato il tema del 
sacerdozio alla celebrazione del sacrificio eucaristi-
co e dei sacramenti. 
Man mano dunque che la linea sacramentale del 
sacerdozio si dirigeva verso la funzione di celebra-
re i sacramenti, le altre funzioni del ministero or-
dinato (quello della predicazione e della cura pa-
storale della comunità) iniziarono a percorrere un 
cammino autonomo: così, mentre gradualmente 
la figura del diacono scompariva, la funzione del 
prete si concentrava sulla funzione sacramentale e, 
parallelamente, quella del vescovo si risolveva quasi 
esclusivamente sul potere di giurisdizione, cioè del 
governo della Chiesa e dell’esercizio dell’autorità.

d. Contemporaneamente, dal Medioevo in poi la 
funzione sacramentale (l’Ordine) e la funzione giu-
risdizionale dell’autorità (Giurisdizione) si svilup-
parono su due linee parallele e autonome. Da una 
parte, si ordinavano preti solo per celebrare l’euca-
ristia (come avveniva nei monasteri), mentre tanti 
vescovi governavano solo le Chiese e, allo stesso 
tempo, ordinariamente non vi celebravano nem-
meno l’eucaristia, ma semplicemente vi assisteva-

12. cf F. Buzzi, Il Conci-
lio di Trento (1545-1563), 
Glossa, Milano 1995, pp. 
121-145.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   203.

13. S. Dianich-S. Noceti, 
Trattato sulla Chiesa, Que-
riniana, Brescia 2005, p. 
441; E. Corecco, L’origine 
del potere di giurisdizione 
episcopale. Aspetti stori-
co-giuridici e metodologi-
co-sistematici della que-
stione, in ScCatt 96(1968) 
3-42; 107-141.

no lasciando il compito di celebrarla ai canonici 
della cattedrale. E’ in questo tempo che nasce lo 
strano rito della Messa con “assistenza episcopale”. 
Dall’altra parte, la giurisdizione sarà esercitata su 
schemi gerarchici anche indipendenti dalla gerar-
chia sacramentale, tanto che - per portare l’esem-
pio di situazioni esistenti prima del Vaticano II - 
in una diocesi ci poteva essere un semplice prete 
come vicario generale che esercitava un potere di 
giurisdizione ordinaria superiore a quella di un 
vescovo ausiliare.
“Sarà il Concilio Vaticano II che costruirà una visione più 
armoniosa del complesso delle funzioni e dell’articolazi-
one del ministero ordinato, anche se la distinzione fra la 
linea sacramentale e quella giurisdizionale non potrà es-
sere semplicemente eliminata e la loro relazione continu-
erà a porre problemi nell’articolazione fra i vescovi e il 
ministero papale e anche fra i laici e i chierici”. 13

4. La struttura tripartita del ministero ordinato

La struttura gerarchica suddivisa in vescovi, pre-
sbiteri e diaconi è stata definita di istituzione divi-
na dal Concilio di Trento (DS 1775) e riproposta 
dal Vaticano II: 
“Il ministero ecclesiastico di istituzione divina viene eser-
citato in diversi ordini, da quelli che già anticamente sono 
chiamati vescovi, presbiteri e diaconi” (LG 28). 

a. Il carattere tripartito del sacramento dell’Ordi-
ne non significa una differenziazione sostanziale, 
in quanto l’Ordine è unico; ma si tratta di gradi 
o livelli differenti determinati dai compiti che cia-
scuno è chiamato a compiere nella Chiesa. La pie-
nezza dell’Ordine si ha nell’episcopato, mentre nel 
presbiterato e nel diaconato si ha una partecipazio-
ne ad esso.
Poi “nel caso dei vescovi, la loro ordinazione li 
costituisce contemporaneamente membri del Col-
legio episcopale e, perciò, l’Ordine dei vescovi 
coincide con il Collegio dei vescovi. Nel caso dei 



204.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

14. Ph. Goyret, Chiamati, 
consacrati, inviati. Il sacra-
mento dell’Ordine, Città 
del vaticano, 2003, p. 120-
121.

presbiteri, per la loro ordinazione sacramentale, 
essi appartengono all’ordo presbterorum e sono 
“tra loro uniti da intima fraternità sacerdotale” 
(PO 8, 1), ma non costituiscono universalmente 
un unico collegio; invece, come “saggi collabora-
tori dell’ordine episcopale”, costituiscono “col loro 
vescovo un unico presbiterio” (LG 28, 2). Non esi-
ste invece una realtà analoga al collegio o al presbi-
terio nel caso dei diaconi”.14

b. In conclusione, nella Chiesa vi è l’esercizio mi-
nisteriale di poteri fondati sulla missione divina, 
affidata da Cristo agli Apostoli. Ciò che è fonda-
mentale è che tali ministeri non siano intesi come 
espressione di un potere “proprio”, ma come 
espressione di par-tecipazione al potere di Cristo. 
In altri termini la Chiesa è una comunità gerar-
chicamente ordinata (vescovi, presbiteri, diaco-
ni), in cui ciascun ordine possiede una posizione 
e un servizio che gli compete ed è chiamato ad 
una missione che gli è propria. 
Infine, la distinzione tra sacerdozio dei fedeli e 
sacerdozio ministeriale non comporta una di-
visione o separazione tra i membri della comu-
nità cristiana, ma entrambi sono al servizio del 
Corpo organico di Cristo, per cui ciascuno serve 
alla comunione dell’insieme se vive pienamente 
il proprio specifico ruolo e la propria particolare 
vocazione. A questi compiti ministeriali nessuno 
dovrebbe rimanere puramente passivo.

4. L’ordine episcopale e la gerarchia

Il tema dell’episcopato è stato uno dei punti dottri-
nali di maggior rilievo del Vaticano II, il quale ha 
portato a chiarezza i seguenti punti: 1. alla divina 
istituzione del Collegio apostolico succede il collegio 
episcopale; e 2. il rapporto Pietro-apostoli continua 
nel rapporto papa-vescovi.15

15. U. Betti, La dottrina 
sull’episcopato del Vaticano 
II, ed. Antonianum, Roma 
1984, pp. 349-382.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   205.

a. Durante le discussioni conciliari vi fu disparità di pa-
reri quando si trattò di stabilire se i diversi atti e detti 
del Signore narrati nel NT consentivano di ricorrere al 
concetto giuridico di “collegio apostolico”. Una prima 
divergenza riguardava lo stesso termine di “collegio”: per 
alcuni, oltre che nuovo, appariva sospetto e improprio, 
perché nel suo significato originario il termine signifi-
cava un gruppo con persone di eguali poteri (e quindi 
non si addiceva per il collegio apostolico dove esiste una 
differenza fra Pietro e gli altri); per altri invece, pur non 
figurando nella Scrittura, il termine non era completa-
mente nuovo, ma antico, tradizionale, non implicante 
necessariamente un’uguaglianza di tipo giuridico al suo 
interno. Una seconda divergenza emerse a proposito 
degli elementi addotti a fondamento della collegialità: 
giudicati insufficienti da un gruppo; ritenuti sufficienti 
da altri per dimostrare con certezza una certa solidarietà 
e comunione all’interno dei Dodici, anche se non era 
chiaro se il termine avesse anche il valore di una consi-
stenza giuridica. La maggioranza, in ogni caso, ritenne 
che gli elementi addotti fossero probativi, purché venis-
sero opportunamente inquadrati nel pensiero di Cristo e 
della Chiesa primitiva, e considerati non singolarmente, 
ma nel loro insieme.
Così, evitando ogni connotazione giuridica, il Conci-
lio affermò esplicitamente che Cristo istituì gli apostoli 
“come collegio o gruppo stabile, a capo del quale mise 
Pietro scelto tra loro” (LG 19) e che “san Pietro e gli al-
tri apostoli costituirono, per istituzione del Signore, un 
unico collegio apostolico” (LG 22). 
In questi due testi è contenuta tutta la dottrina conciliare 
dell’istituzione divina del collegio degli apostoli. Il termi-
ne collegio sta quindi a significare che gli apostoli “furo-
no istituiti da Cristo come entità inseparabile e polarizza-
ta intorno a Pietro, capo degli altri e, insieme, apostolo 
come gli altri. In quanto vero capo, Pietro ha superiorità 
non solo di onore, ma anche di autorità rispetto agli altri 
membri dello stesso collegio. Al tempo stesso però la sua 
qualifica primordiale, quella di essere apostolo, importa 



206.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

che i membri del collegio, apostoli come lui, pri-
ma che sudditi, siano fratelli”. 16 
L’indole collegiale del gruppo apostolico è fondata 
dal Concilio su due testi scritturistici: Mc 3, 14-16   
(“Ne stabilì Dodici - ἐποίησεν δώδεκα”, in cui il 
verbo ποιέω è ritenuto avere valore costitutivo) e 
Gv 21, 15-17 (dove il Cristo chiese a Pietro se lo 
amava più degli altri (πλέον τούτων) e alla sua ri-
sposta affidò l’incarico di pastore di tutti).17 
L’indole collegiale è confermata dall’attività svolta 
“per modum unius” dagli apostoli, in quanto (Mt 
28, 19-20) essi hanno coscienza che la missione af-
fidata è unica e unitaria, per cui l’azione di ciascuno 
è un aspetto o una continuazione dell’opera di tutti.

b. Dalla dottrina che Cristo ha istituito il collegio 
degli apostoli con a capo Pietro ne consegue che la 
Chiesa è fondata non solo su Pietro, ma anche sugli 
altri apostoli. Dice il Concilio a sintesi di un lungo 
dibattito: “La chiesa è fondata sugli apostoli e edifica-
ta sul beato Pietro, loro capo” (LG 19). La formula-
zione è l’armonizzazione di due posizioni divergenti. 
La prima sosteneva che in realtà Cristo ha fondato 
la Chiesa solo su Pietro, perché a lui solo ha conferi-
to il primato ed il potere di “legare e sciogliere”, che 
si estende solo in seconda battuta a tutta la Chiesa, 
compresi gli apostoli. La seconda sosteneva invece 
che non si può separare Pietro dagli apostoli, ma oc-
corre collocare Pietro all’interno del collegio aposto-
lico, di cui egli è capo. Le due posizioni non erano 
alternative: la prima metteva l’accento su Pietro, la-
sciando in ombra gli apostoli; la seconda sottolinea-
va piuttosto l’appartenenza di Pietro al collegio stesso 
degli apostoli. La sintesi è la dottrina della collegiali-
tà, per cui - come detto sopra - “la chiesa è fondata 
sugli apostoli e edificata sul beato Pietro, loro capo”.

c. Affermata la realtà dell’istituzione del collegio 
degli apostoli con a capo Pietro, il Vaticano II trat-

16. Ib.  p. 351.
17. I. De La Potterie, La 
confessione messianica di 
Pietro in Mc 8, 27-33, in  
Abi, San Pietro (Atti XIX 
Settimana biblica), Paide-
ia, Brescia 1967, pp. 59-77.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   207.

ta la questione della loro successione: 
“Il Concilio insegna che i vescovi per divina istituzione sono suc-
ceduti al posto degli apostoli, quali pastori della Chiesa” (LG 20). 

Il ministero apostolico continua al di là della morte dell’ul-
timo apostolo, perché Cristo ha voluto positivamente 
così: “Ecco io sono con voi fino alla fine del mondo” (Mt 
28, 20). E questo anche se Gesù non ne ha mai parlato 
espressamente, poiché questa continuità è contenuta im-
plicitamente nella missione affidata agli apostoli, in base 
al principio che la Chiesa deve conservare nel tempo il 
legame con la Chiesa delle origini. Il Vangelo sarà pre-
sente nella Chiesa nella misura in cui in essa ci saranno 
persone che lo annunciano  nel modo in cui fu annuncia-
to dagli apostoli e che per ininterrotta successione risal-
gono a loro. A parte la scarsità di fonti che permettano di 
ricostruire con precisione le modalità, le successioni dei 
vescovi dagli apostoli, essa è comunque una certezza viva 
della Chiesa come riconosce Agostino: 
“Gli apostoli ti hanno generata: sono stati inviati, hanno predicato, 
essi, sono i tuoi padri. Ma perché non sono rimasti sempre, corpo-
ralmente, con noi? E’ abbandonata ora la Chiesa per il fatto della 
loro morte? No, davvero ... In luogo degli apostoli ti sono nati dei 
figli, sono stati creati gli episcopi” (In ps. 44, 32). 

Non si tratta dunque solo di una successione dottrinale, 
ma anche di persone. La tradizione cattolica punta molto 
(diversamente dalla chiese protestanti)  sulla “successione 
apostolica” intesa come continuità ininterrotta dei riti di 
ordinazione, per cui ogni vescovo attraverso questa cate-
na sacramentale risulta essere il successore di un apostolo. 
Così il Concilio a riguardo può concludere: 
“La missione divina affidata da Cristo agli apostoli durerà fino 
alla fine dei secoli (cf Mt 28,20), poiché il Vangelo che essi devono 
predicare è per la Chiesa il principio di tutta la sua vita in ogni 
tempo. Per questo gli apostoli, in questa società gerarchicamente 
ordinata, ebbero cura di istituire dei successori” (LG 20). 

La successione dei vescovi agli apostoli viene espressa dal 
Concilio con un parallelismo: 
“Come è permanente l’ufficio concesso dal Signore singolarmente 
a Pietro, il primo degli apostoli, e da trasmettersi ai suoi succes-



208.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

sori, cosi è permanente l’ufficio degli apostoli di pascere 
la Chiesa, da esercitarsi in perpetuo dal sacro ordine dei 
Vescovi. Perciò il sacro Concilio insegna che i vescovi per 
divina istituzione sono succeduti al posto degli Apostoli 
quali pastori della Chiesa, e che chi li ascolta, ascolta Cris-
to, chi li disprezza, disprezza Cristo e colui che ha manda-
to Cristo (cf Lc 10,16)” (LG 20). 

In altre parole: agli apostoli, considerati nella loro 
unità con l’inclusione di Pietro, sono subentrati i 
vescovi formanti un tutt’uno con il successore di 
Pietro. E perciò il ministero dell’apostolato non è 
mai riducibile ad ogni singolo vescovo, ma all’insie-
me dei vescovi uniti insieme al papa.

5. Episcopato e papato 18 

Nel Proemio della Costituzione della Pastor aeter-
nus del Vaticano I è presentato il principio, che pur 
non facendo parte della definizione sul papa, tut-
tavia ne chiarisce il senso. Il primato del papa è in 
funzione dell’unità della fede e di comunione, indi-
spensabile perché la Chiesa risponda al suo compito 
di perpetuare la fede autentica. 

La Pastor aeternus esprime questo principio con 
queste parole:
 “Affinché l’episcopato fosse uno e indiviso e la moltitudine 
di tutti i credenti fosse conservata nell’unità della fede e 
della comu-nione ... [Cristo] prepose il beato Pietro agli al-
tri apostoli e stabilì nella sua persona il principio perpetuo 
e il fondamento visibile di questa duplice unità [di fede e 
di comunione]”. 19

L’appellativo dato a Pietro di “principio perpetuo 
e fondamento” fu criticato nelle discussioni conci-
liari, perché sembrava far scomparire la figura di 
Cristo come fondatore della Chiesa. In realtà ciò 
va inteso nel senso che il Cristo è il capo “invisibi-
le” della Chiesa, mentre Pietro e i suoi successori 
ne sono il capo “visibile”, e come tali sono soltanto 
“vicari” di Cristo, non suoi successori.

18. Y. M. Congar, B. D. 
Dupuy, L’épiscopat et l’ég-
lise universelle, Cerf, Paris 
1962 (ed it. Paoline, 1965)
19. Conciliorum Oecume-
nicorum Decreta, EDB, 
1991, p. 812.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   209.

Le affermazioni del Concilio Vaticano II riguardo 
all’episcopato e al papato

1. Il Concilio afferma “l’indole e la natura collegia-
le dell’ordine episcopale”, ricordando che 
“come san Pietro e gli altri apostoli costituiscono, per volo-
ntà del Signore, un unico collegio apostolico, similmente il 
romano Pontefice, successore di Pietro, e i vescovi, succes-
sori degli apostoli, sono uniti tra loro” (LG 22). 

La natura collegiale dell’ordine episcopale è riscon-
trabile fin dall’origine. San Paolo richiama con for-
za i Corinti a non sentirsi padroni della Parola di 
Dio come fosse in loro esclusivo possesso: “Forse 
che da voi è uscita la Parola di Dio? O solo a voi essa 
è giun-ta?” (1 Cor 14, 36). Paolo stesso, pur con-
sapevole della particolare vocazione di essere stato 
chiamato dal Risorto stesso ad evangelizzare, non si 
sente legittimato a farlo se non confrontandosi con 
gli altri apostoli. Questa consapevolezza che la Pa-
rola di Dio non è privilegio di questo o quello gene-
ra fin dall’origine della storia della Chiesa una pra-
tica sinodale nelle più diverse forme. Così quando 
iniziano a sorgere problemi della retta tra-smissione 
della fede, ogni vescovo cerca il consenso degli altri 
e solo nel consenso comu-ne si decide la soluzione 
della questione. E così dalla prassi dei concilii locali, 
che possono essere di varia dimensione, si giunge 
ai concilii universali, le cui decisioni sono pietre 
mi-liari nella storia della fede. Ne è derivata anche 
la prassi liturgica, canonizzata al Concilio di Nicea20 
e tramandata fino ad oggi,  per la quale il rito di or-
dinazione di un vescovo viene sempre celebrato da 
almeno altri tre vescovi.21 

2. Nella fede cattolica il collegio episcopale ha un 
suo capo e la pluralità del ministero episcopale ri-
trova la certezza della sua unità intorno al carisma 
e al ministero di un vescovo particolare, quello del-
la chiesa di Roma, il papa. Inoltre, ogni vescovo in 
quanto è pastore di una chiesa locale è membro del 

20. Canone IV del Concilio 
di Nicea, in Conciliorum 
Oecumenicorum Decreta, 
EDB, 1991, p. 7.
21. LG 22b: “Già l’anti-
chissima disciplina, in 
virtù della quale i vescovi 
di tutto il mondo vivevano 
in comunione tra loro e col 
vescovo di Roma nel vin-
colo dell’unità, della carità 
e della pace e parimenti la 
convocazione dei Concili 
per decidere in comune 
di tutte le questioni più 
importanti mediante una 
decisione che l’opinione 
dell’insieme permetteva 
di equilibrare significa-
no il carattere e la natura 
collegiale dell’ordine epi-
scopale, che risulta mani-
festamente confermata dal 
fatto dei Concili ecume-
nici tenuti lungo i secoli. 
La stessa è pure suggerita 
dall’antico uso di convo-
care più vescovi per par-
tecipare all’elevazione del 
nuovo eletto al ministero 
del sommo sacerdozio. 
Uno è costituito membro 
del corpo episcopale in 
virtù della consacrazione 
sacramentale e mediante la 
comunione gerarchica col 
capo del collegio e con le 
sue membra”.



210.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

collegio episcopale e condivide la responsabilità di tutte le 
chiese e con tutti gli altri vescovi sotto la guida del papa.
La radice del primato papale non sta in una fonte diver-
sa da quella che dà origine all’episcopato (ossia “lo scopo 
dell’unità della fede e della comunione”: Vat. I, Proemio), 
tant’è vero che il papa non è papa se non in quanto è vesco-
vo di una chiesa locale, cioè della chiesa di Roma fondata 
da Pietro. Ne rende testimonianza anche l’ordinamento 
canonico della sua elezione, che avviene per opera del 
collegio dei cardinali, i quali formalmente non rappresen-
tano la Chiesa universale, ma la chiesa locale di Roma. 
Essi infatti, pur provenendo da tutte le parti del mondo, 
sono elettori del papa in quanto ciascuno di essi è titolare 
di una delle tante chiese della città e a questo titolo rap-
presentano il clero romano che elegge il suo vescovo.
Dice pertanto il Concilio:
“Il collegio o corpo episcopale non ha però autorità, se non lo si 
concepisce unito al Pontefice romano, successore di Pietro, quale 
suo capo, e senza pregiudizio per la sua potestà di primato su tutti, 
sia pastori che fedeli. Infatti il Romano Pontefice, in forza del suo 
Ufficio, cioè di Vicario di Cristo e Pastore di tutta la Chiesa, ha su 
questa una potestà piena, suprema e universale, che può sempre 
esercitare liberamente. D’altra parte, l’ordine dei vescovi, il quale 
succede al collegio degli apostoli nel magistero e nel governo pas-
torale, anzi, nel quale si perpetua il corpo apostolico, è anch’esso 
insieme col suo capo il romano Pontefice, e mai senza questo capo, 
il soggetto di una suprema e piena potestà su tutta la Chiesa sebbe-
ne tale potestà non possa essere esercitata se non col consenso del 
romano Pontefice. Il Signore ha posto solo Simone come pietra e 
clavigero della Chiesa (cfr. Mt 16,18-19), e lo ha costituito pastore 
di tutto il suo gregge (cfr. Gv 21,15 ss); ma l’ufficio di legare e di 
sciogliere, che è stato dato a Pietro (cfr. Mt 16,19), è noto essere 
stato pure concesso al collegio degli apostoli, congiunto col suo 
capo (cfr. Mt 18,18; 28,16-20). Questo collegio, in quanto compos-
to da molti, esprime la varietà e l’universalità del popolo di Dio; in 
quanto poi è raccolto sotto un solo capo, significa l’unità del greg-
ge di Cristo. In esso i vescovi, rispettando fedelmente il primato 
e la preminenza del loro capo, esercitano la propria potestà per il 
bene dei loro fedeli, anzi di tutta la Chiesa, mentre lo Spirito San-
to costantemente consolida la sua struttura organica e la sua con-
cordia. La suprema potestà che questo collegio possiede su tutta la 
Chiesa, è esercitata in modo solenne nel Concilio ecumenico. Mai 
può esserci Concilio ecumenico, che come tale non sia confermato 
o almeno accettato dal successore di Pietro; ed è prerogativa del 



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   211.

romano Pontefice convocare questi Concili, presiederli e 
confermarli. La stessa potestà collegiale insieme col papa 
può essere esercitata dai vescovi sparsi per il mondo, pur-
ché il capo del collegio li chiami ad agire collegialmente, 
o almeno approvi o liberamente accetti l’azione congiunta 
dei vescovi dispersi, così da risultare un vero atto colle-
giale” (LG 22 c).

Radici neotestamentarie 				  
della tradizione del primato petrino

Ripercorrendo la storia, la preminenza del vescovo 
di Roma sulle altre chiese si è affermato gradual-
mente ed affonda le sue radici nel ministero di Pie-
tro come ci è testimoniato da Nuovo Testamento. 
L’idea, diffusa soprattutto in ambienti protestanti, 
di una chiesa apostolica priva di strutture e di au-
torità, in realtà non ha riscontri nei testi. 

1. Il primo intervento registrato dalla documen-
tazione storica è quello del vescovo romano Cle-
mente (quarto vescovo di Roma dal 92 al 97 d.C.) 
che alla fine del primo secolo scrive alla chiesa di 
Corinto per sedare una grave controversia e reinte-
grare nel loro ufficio alcuni presbiteri che ne erano 
stati allontanati ingiustamente. Il fatto è un impor-
tante precedente che mostra il suo ruolo al di fuo-
ri della sua chiesa. Ireneo poco dopo scriverà che 
la chiesa di Roma è “grandissima e antichissima e 
nota a tutti, fondata da due gloriosissimi aposto-
li Pietro e Paolo” e ne deduceva che “è necessario 
che convergano ad essa tutte le chiese, ... poiché in 
essa ... è stata conservata la tradizione che proviene 
dagli apostoli” (Ad Haer. 3, 3, 2).

2. Questa convinzione della prima chiesa si radica 
sul fatto innegabile che la figura di Pietro nel Nuo-
vo Testamento risalta in modo evidente.23 Il fatto 
che sia l’apostolo citato con il maggior numero di 
volte con i tre nomi (Pétros, Simon, Kephas) ri-
spetto a tutti gli altri apostoli e l’attenzione con cui 

23. Abi, San Pietro (Atti 
delle XIX Settimana bibli-
ca), Paideia, Brescia 1967; 
R. E. Brown, K.P. Don-
friend, J. Reumann, Pie-
tro nel Nuovo Testamento, 
Borla, Roma 1988.



212.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

la comunità neotestamentaria ha grecizzato il Kepha ara-
maico facendolo suonare Kephas ed abbia voluto tradur-
lo, coniando il nome di Pétros, perché i greci lo capissero, 
rivela il ruolo particolare di questo apostolo.
Dal punto di vista dei suoi interventi autorevoli poi, gli 
Atti attribuiscono a Pietro l’iniziativa dell’ammissione dei 
pagani nella Chiesa. Se questa fu la grande impresa di Pa-
olo, non è meno vero che fu Pietro il primo a battezzare 
il pagano centurione Cornelio e i suoi familiari: fatto che 
assumerà un’importanza decisiva nella riunione di Geru-
salemme.
Nella pericope di Mt 16, 13-20, dove la Chiesa è al suo 
sorgere, troviamo Simone come protagonista che per pri-
mo riconosce la messianicità di Gesù. Al primo germoglio 
della Chiesa, la narrazione evangelica ci riferisce dunque 
che Gesù ha inteso costruire la Chiesa su di lui; e lo ha 
fatto in maniera decisamente personalistica, portando 
Pietro alla consapevolezza di aver ricevuto una elezione 
profetica in quanto fu il Padre a rivelargli la professione di 
fede emessa. E in conseguenza di ciò gli cambia nome, ad 
indicare che la sua persona resta investita di una missione 
che, attraverso la Chiesa, durerà sino alla fine dei tempi.
Sul ruolo particolare attribuito a Pietro Gesù ritorna 
nell’ultima cena nel racconto di Luca, dove gli preannun-
cia il rinnegamento, ma gli promette la sua intercessione 
presso il Padre in modo che possa confermare i fratelli 
nella fede (Lc 22, 31-34). 
Sono motivi che Giovanni riprenderà nel capitolo 21 con 
la triplice professione di affetto che Pietro emetterà verso 
il Maestro, a cui seguirà l’affidamento di essere il pastore 
delle sue pecore e dei suoi agnelli, cioè di tutto il gregge 
(Gv 21, 15-17).

3. Ciò detto, se qualcuno volesse verificare nei primi se-
coli l’esistenza dell’istituzione papale, credendo di poterla 
scorgere già ben dotata del suo primato di giurisdizione 
su tutte le Chiese compirebbe un’operazione antistorica. 
Le istituzioni della Chiesa, infatti, prendono forma solo 
molto lentamente, poiché nei primi tempi la Chiesa è 



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   213.

soprattutto un’aggregazione fondata sulla trasmis-
sione da persona a persona dell’esperienza della 
fede in Cristo. Soltanto nel IV secolo, quando la 
Chiesa si sarà dilatata assumendo la dimensione 
dell’impero romano, prenderanno corpo le varie 
istituzioni ecclesiastiche modellandosi sulle forme 
giuridiche della società civile.24 E sarà proprio in 
questo contesto che avverrà la divaricazione tra le 
Chiese d’Oriente e quelle d’Occidente. Le prime si 
troveranno a vivere sotto la protezione dell’impero 
fattosi cristiano ed avranno nell’imperatore il loro 
“vescovo esterno” e il garante della loro unità e dei 
loro ordinamenti. Eusebio farà dire a Costantino 
in riferimento ai vescovi: 
“Voi siete stati creati vescovi da Dio per ciò che riguarda 
la situazione interna della Chiesa. Io invece sono stato des-
ignato vescovo per gli affari esterni” (Eus. Vita Costantini 
II, 17). 

In Occidente, invece, dove le strutture imperiali 
subiranno gravi processi di disfacimento, il ruolo 
del vescovo di Roma emergerà con maggiore for-
za, finché con Leone Magno (390-461), ormai già 
nel V secolo si affermerà in maniera decisiva che 
il vescovo di Roma, in quanto successore di Pie-
tro, ha autorità sulla Chiesa universale. E questo 
gli viene riconosciuto, poiché le sue prese di posi-
zione (cf Tomus ad Flavianum: 451) al Concilio di 
Calcedonia furono coralmente accolte. 
Da Leone Magno fino al Dictatus Papae di Gre-
gorio VII (1075) l’affermazione del primato papale 
verrà sempre sentita all’interno dell’ordine episco-
pale. E ancora dopo que-sta tradizione rimarrà 
solida, esprimendosi nella convinzione che il pa-
pato non si costitui-sce in forza di un ulteriore e 
diverso grado nel sacramento dell’ordine rispetto 
ai vescovi. Tuttavia, dopo Gregorio VII, si tenderà 
a considerare il papa come figura istituzionale ed 
autonoma, anche perché nella tradizione canoni-
stica si registrerà una tendenza, che si farà senti-

24. K. Schatz, Il primato 
del papa. La sua storia dal-
le origini ai nostri giorni, 
Queriniana, Brescia 1996.



214.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

re anche al Concilio di Trento, secondo la quale 
il potere giurisdizionale del papa sarebbe de iure 
divino, mentre la giurisdizione dei vescovi sarebbe 
delegata dal papa. Il Vaticano I chiarirà che lo sco-
po del papato è funzionale a fare sì che 
“l’episcopato sia uno e indiviso e tutta la moltitudine dei 
credenti si conservi nell’unità di fede e di comunione gra-
zie alla coesione dei suoi sacerdoti” (DS 3051), 

per cui la fonte del primato del papa non sta in una 
fonte diversa da quella che dà origine all’episcopa-
to, e cioè l’unità della fede.

6. Il magistero e la sua autorità 25 

La tradizione cattolica non parla di Magistero 
quando si tratta della predicazione dei preti e dei 
diaconi e, di fatto, restringe il temine “Magistero” 
(o munus docendi) alla predicazione dei vescovi e 
del papa (cf LG 25). 
Il suo significato fondamentale è da intendersi non 
nel senso di un’autorità originaria ed autofondata, 
poiché il magistero del papa e dei vescovi “non è 
superiore alla Parola di Dio, ma ad essa serve, inse-
gnando ciò che le è stato trasmesso”; per cui l’autori-
tà della Chiesa si esercita in quanto essa “piamente 
ascolta, santamente custodisce e fedelmente espone 
la Parola di Dio” (DV 10). 
La Mysterium ecclesiae 26 precisa che i fedeli sono 
tenuti ad aderire all’insegnamento dei loro pasto-
ri “proporzionalmente all’autorità che possiedono 
e che intendono esercitare”. Il che significa che vi 
sono diversi gradi di autorità. 
Vi è un grado “ordinario” di autorità sia dei vesco-
vi, quando “insegnano in comunione con il Ro-
mano Pontefice”, sia del papa “anche quando non 
parla ex cathedra”. E’ il cosiddetto Magistero ordi-
nario. Il grado di autorità di questo Magistero lo si 
dovrà dedurre “sia dalla natura dei documenti, sia 
dal frequente riproporre la stessa dottrina, sia dal 
tenore dell’espressione verbale” (LG 25).

25. La fonte di questo 
capitoletto è: S. Diani-
ch – S. Noceti, Trattato 
sulla Chiesa, Queriniana, 
Brescia 2002, pp. 469-483; 
A. Garuti, Il mistero del-
la Chiesa, manuale di ec-
clesiologia, Antonianum, 
Roma 2004, pp. 293-308.
26. Congregazione per 
la Dottrina della Fede, 
Dichiarazione Mysterium 
Ecclesiae (1973). 



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   215.

La LG 25 attribuisce poi il carattere dell’infallibili-
tà ai vescovi (non a ciascuno singolarmente, bensì 
al loro “insieme”), quando “anche dispersi per il 
mondo, ma conservanti il vincolo della comunio-
ne tra di loro e con il successore di Pietro, inse-
gnano autenticamente circa materie di fede e di 
morale e convergono su una sentenza da ritenersi 
come definitiva”.
Oltre a questo magistero detto “ordinario” ci sono 
anche quegli atti straordinari e solenni di Magi-
stero che vengono emanati quando si celebra un 
concilio ecumenico, quando cioè l’intero collegio 
episcopale radunato con il papa prende decisioni 
con la maggioranza dei suoi membri e con il con-
senso del Papa.27

1. Il Magistero infallibile 

1. La promessa di indefettibilità (cioè di non poter 
mai venire meno dalla sua missione di annunciare 
la salvezza e la verità), fatta da Cristo alla Chiesa, 
rende la Chiesa stessa, cioè il popolo di Dio nel 
suo insieme, “infallibile” nel professare, comuni-
care e tramandare la fede, secondo la promessa: 
“Ecco io sono con voi tutti i giorni sino alla fine 
del modo” (Mt 28, 10-20). Lo stesso Cristo indica 
nello Spirito Santo il principio del “carisma della 
verità” (Adv. Haer. 3, 4) che assicura la Chiesa di 
essere preservata dall’errore nell’azione evangeliz-
zatrice: “Io pregherò il Padre che vi darà un altro 
Consolatore perché resti sempre con voi, lo Spirito 
di Verità … egli vi insegnerà ogni cosa e vi ricor-
derà tutto quello che Io vi ho detto” (Gv 16, 13).
Perciò la DV 7 asserisce che Dio 
“ha affidato alla Chiesa il tesoro, alla cui conservazione, 
penetrazione e applicazione nella vita concorrono insieme 
i Pastori e il Popolo santo di Dio”.

E in LG 12 attribuisce espressamente l’infallibilità 
a tutto il popolo di Dio di preservare il tesoro della 
Parola di Dio: “L’universalità dei fedeli, che hanno 

27. A. Dulles, Magistero e 
infallibilità, in W.Kern, H. 
Pottmeyer, M. Seckler, 
Corso di teologia fonda-
mentale, Queriniana, Bre-
scia, 1990, IV, p. 173-203.



216.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

l’unzione della grazia dello Spirito Santo (cf Gv 2, 20. 27), 
non può ingannarsi nel credere e manifesta la sua singo-
lare proprietà mediante il soprannaturale senso della fede 
(sensus fidei), quando dai vescovi fino agli ultimi fedeli 
laici esprime il suo unanime consenso in cose riguardanti 
la fede e i costumi” (LG 12). 
Il carisma dell’infalllibilità accordato a tutta la Chiesa è 
affidato in modo particolare al Magistero dei vescovi uniti 
insieme al Papa e al Papa quando parla solennemente ex 
cathedra.

2.  Qual è la natura dell’infallibilità? 

L’infallibilità comporta una particolare assistenza dello 
Spirito Santo che preserva, in materia di fede e di morale, 
l’insegnamento definitivo della Chiesa da ogni devianza o 
errore nell’interpretazione e nella formulazione del dato 
rivelato. L’infallibilità però non è solo un’assistenza nega-
tiva dello Spirito, ma un aiuto positivo che indirizza alla 
retta comprensione ed elaborazione della rivelazione lun-
go il corso della storia. 
E’ ovvio che non si tratta di una conoscenza esaustiva del 
mistero rivelato, il quale resta sempre trascendente alla 
capacità umana di comprensione. Ed ugualmente non si 
tratta di una prerogativa che sottragga le “formule dogma-
tiche” alla loro essenziale storicità. 
E pertanto vi può essere uno sviluppo nella comprensio-
ne e nella esposizione della verità della fede. Il più delle 
volte anche le definizioni più autorevoli rispondono a pro-
blemi posti in un determinato tempo e per essere compre-
se vanno lette alla luce del contesto storico; e tuttavia que-
ste formulazioni non vanno del tutto relativizzate come se 
non avessero una reale capacità di esprimere la fede. Lo 
dice con queste parole la dichiarazione Mysterium eccle-
siae (1973): 
“I fedeli devono rifuggire dall’opinione secondo la quale le formule 
dogmatiche non possono manifestare la verità in modo determina-
to, ma solo delle sue approssimazioni cangianti, che sono, in certa 
maniera deformazioni e alterazioni della me-desima; e che le stesse 
formule inoltre manifestano soltanto in modo indefinito la verità [di 
fede e di morale], la quale deve essere continuamente cercata attra-



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   217.

verso quelle approssi-mazioni. Chi pensasse così non sfug-
girebbe al relativismo dogmatico e falsificherebbe il concet-
to di infallibilità della Chiesa relativo alla verità da insegnare 
e ritenere in modo de-terminato” (Myst Eccl. n. 5). 

Al riguardo della dottrina dell’infallibilità, la Con-
gregazione per la Dottrina per la fede è intervenuta 
due volte (febbraio 1975 e ancora dicembre 1979) 
su due libri di Hans Kung: La Chiesa (1969), e In-
fallibile? Una domanda (1970). In questi testi egli 
sosteneva l’opinione secondo cui il dogma dell’in-
fallibilità sia da ridurre a “una certa fondamenta-
le indefettibilità della Chiesa nella verità, con la 
possibilità di errare nelle sentenze che il Magistero 
della Chiesa in modo definitivo insegna di crede-
re”. E la Congregazione risponde che se le formu-
le dogmatiche non possono essere relativizzate 
“nel contenuto di fede” che esse esprimono, tut-
tavia possono sempre essere migliorate nella loro 
espressione verbale o completate (mai sconfessa-
te) in forza del progresso nella comprensione della 
Rivelazione. Nello stesso documento si legge:   
“Avviene talora che qualche verità dogmatica in un primo 
tempo sia espressa in modo incompleto, anche se mai falso; 
e in seguito, considerata in un più ampio contesto di fede 
o anche di conoscenze umane, riceva più completa e per-
fetta comprensione” (Myst.Eccl.E n. 5). 

Papa e vescovi inoltre - riconosce la Congregazio-
ne della Dottrina per la fede nell’Istruzione Donum 
veritatis (24 maggio 1990) dovranno prestare atten-
zione ai teologi che hanno la vocazione propria di 
collaborare con il Magistero per offrire un appro-
fondimento e un chiarimento della Parola di Dio: 
“La teologia ... acquisisce in modo riflesso un’intelligenza 
sempre più profonda della Parola di Dio, contenuta nella 
Scrittura e trasmessa fedelmente dalla Tradizione viva della 
Chiesa sotto la guida del Magistero; cerca di chiarire l’inseg-
namento della Rivelazione di fronte alle istanze della ragione 
ed infine le dà una forma organica e sistematica” (DV n. 21).

Un’altra precisazione della Mysterium ecclesiae (n. 
4) riguarda la “gerarchia delle verità”, e cioè che va 



218.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

riconosciuto “un certo ordine o gerarchia dei dogmi della 
Chiesa, dato che diverso è il nesso con fondamento della 
fede.
Questi sono i termini entro i quali va compresa l’infalli-
bilità della Chiesa nella testimonianza della fede ricevuta 
dalla Rivelazione.

3. Qual è il valore magisteriale dei decreti di un concilio ecu-
menico? 

Un concilio può godere dell’infallibilità qualora sia uni-
versale (per essere tale non è necessaria la presenza fisi-
ca di tutti i vescovi, è sufficiente una presenza che possa 
rappresentare la Chiesa universale) e in esso si manifesti 
la concordia di tutti i vescovi presenti. E affinché i decre-
ti di un concilio abbiano valore universale devono avere 
l’approvazione almeno implicita del Papa: si tratta di una 
condizione essenziale, poiché senza il Papa non si ha più 
“il collegio episcopale”, e quindi non è rappresentata la 
Chiesa universale. Quando si verificano queste condizio-
ni anche un concilio ecumenico può godere dell’infallibi-
lità (LG 25). 
Il concilio però non è infallibile in ogni suo atto, ma solo 
quando intende definire verità circa la fede e la morale 
dichiarandosi apertamente in questo senso. Però, anche 
se un concilio non intende impegnare la sua suprema 
autorità infallibile (come è avvenuto per il Concilio Vati-
cano II) resta comunque l’organo supremo del Magistero 
ecclesiastico, i cui decreti hanno un valore particolare e la 
cui autorità è certamente accompagnata da una speciale 
assistenza dello Spirito Santo.

4. Che cosa si intende con l’infallibilità del Papa?

 In sostanza il Concilio Vaticanio II ripropone il dogma 
definito al Vaticano I nella Pastor aeternus. Il Papa è in-
fallibile solo in quanto Papa, e più specificamente nell’a-
dempimento del suo ufficio di maestro universale, cioè 
quando parla ex cathedra e solo quando intende vincolare 
tutta la Chiesa al suo insegnamento. 
L’infallibilità risiede nella persona del Romano Pontefice 



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   219.

in quanto tale; e perciò resta distinta da quella della Chie-
sa e del collegio episcopale. 
Si tratta dunque di un duplice soggetto: altra è l’infallibi-
lità del Papa da solo e altra è quella del collegio episcopale 
unito a Lui. Sono due soggetti distinti di infallibilità e non 
si comunicano l’infallibilità a vicenda, poiché entrambi 
ricevono questo carisma direttamente da Dio, anche se 
in modo differente. Il Vaticano I ha pertanto condannato 
come errori sia il pensiero di coloro che ritenevano che 
l’infallibilità fosse in radice affidata all’episcopato dal qua-
le passerebbe al Papa, in quanto suo rappresentante; sia 
il pensiero di coloro che ritenevano che il Papa ne fosse 
l’unico depositario dal quale i vescovi la ricevevano.
L’infallibilità del Papa, poi, non è assoluta, ma limitata 
nell’oggetto (“res fidei vel morum”). Non solo, ma deve es-
sere specificamente espressa in modo che risulti che intende 
definirla per la Chiesa universale. Il termine che esprime 
tale intenzione è “definit - definisce”, che trova il suo cor-
relativo nella formula ex cathedra.
Il Vaticano II specifica che le definizioni del Romano 
Pontefice sono irreformabili “in se stesse e non per il con-
senso della Chiesa” (LG 25). Con questa espressione si in-
tende dire che le definizioni del Papa godono del carisma 
dell’infallibilità che egli possiede in quanto successore di 
Pietro (ex sese, non autem consensu ecclesiae), e quindi le 
definizioni non hanno bisogno di alcuna ratifica da par-
te dei vescovi. Va tuttavia detto che questo carisma è una 
realtà interiore alla Chiesa intera, allo stesso modo in cui 
il Papa che lo riceve è interiore ad essa. Questo carisma è 
quindi operante in tutta la comunità ecclesiale, anche se, 
in forza del suo ufficio di pastore supremo, è concentrato 
e come ricapitolato nel successore di Pietro. Per questo 
il Papa da una parte contribuisce a formare il consenso 
della Chiesa che precede la definizione; e da un’altraparte, 
mediante la definizione, rati-fica e perfeziona il consenso 
stesso, come dice la Mysterium ecclesiae n. 2:
 “Il magistero è tenuto al sensus ecclesiae di tutti i fedeli; il suo uf-
ficio però non si riduce a ratificare il consenso da loro espresso”.



220.  Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

Conclusione

Il tema dell’autorità nella Chiesa è fondato sulla 
comunione. Essa è l’atmosfera nella quale la fede 
respira, per cui tutto viene dalla comunione eccle-
siale e tutto vi deve ritornare. Al riguardo è signi-
ficativa la tradizione del modo con cui in un con-
cilio ecumenico si prendono le decisioni. In esso 
non ci si accontenta di una maggioranza, anche 
se è qualificata, ma si cerca sempre di raggiunge-
re l’unanimità dei consensi. Non si tratta infatti di 
una semplice assemblea legislativa basata su una 
democrazia interna, per cui una legge è valida ed 
impegna tutti anche se ottenesse un solo voto di 
maggioranza. Nella Chiesa si tratta di raccogliere 
la fede del popolo cristiano, conservarla nella sua 
autenticità e farla camminare nell’unità in fedeltà 
alla Parola di Dio.
Spesso nei nostri tempi si è posta la questione se, 
sulla base dell’esperienza di democrazia che si è ra-
dicata nei nostri tempi quale forma maggiormen-
te avanzata per la realizzazione della società, non 
si debba seguire questa medesima modalità per 
il raggiungimento del consenso anche all’interno 
della vita della Chiesa.28 
Va detto che la struttura fondamentale della Chiesa 
è carismatica, e perciò è dalla differenza dei cari-
smi e dei ministeri che ne derivano che essa viene 
determinata nelle sue articolazioni. E pertanto, dal 
momento che esiste un carisma e un ministero de-
stinato alla fedele trasmissione del patrimonio del-
la fede, le decisioni su questo ambito non possono 
venire da una consultazione di tipo democratico 
di tutti i fedeli a modo di referendum (che di fatto 
sarebbe irrealizzabile). 
Da questo però non deriva che la Chiesa debba 
avere una struttura autocratica, come avviene in 
un potere assoluto, concentrato nelle mani di al-
cuni oligarchi. 

28. J. Ratzinger-H. Ma-
ier, Democrazia nella 
Chiesa: possibilità, limiti, 
pericoli, Paoline, Roma 
1971; G. Alberigo, Ec-
clesiologia e democrazia. 
Convergenze e divergenze, 
in Concilium 28 (1992) 
29-44.



Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria   221.

E di conseguenza, sulla base del criterio della di-
stinzione dei carismi e dei ministeri, man mano 
che, nella gestione della comunità, ci si allonta-
na dall’ambito strettamente legato al fondamento 
della fede e della sua trasmissione, si aprono ampi 
spazi di compartecipazione dei fedeli alla sua vita. 
Per esempio, nell’amministrazione dei beni della 
Chiesa si può adottare una più vasta forma deci-
sionale della comunità. 
In ogni caso, abbiamo visto che la struttura ec-
clesiale è fondamentalmente sinodale anche per 
quanto riguarda l’autorità dottrinale della Chiesa. 
Infatti accanto al primato del Papa si pone il col-
legio episcopale; accanto al vescovo è affiancato il 
suo presbiterio e i suoi diaconi e al magistero epi-
scopale corrisponde il sensus fidei del popolo di 
Dio.
Alla fine va detto che nella Chiesa l’autorità è stru-
mentale al bene comune dell’unità nella fede e nel-
la carità del popolo di Dio. Questo non significa 
che si debbano mortifica-re eventuali carismi che 
sorgano nella Chiesa, ma l’autorità della Chiesa li 
deve verificare in vista del bene comune. La Lu-
men Gentium al n. 12 sottolinea la differenza tra 
i doni carismatici e doni gerarchici che devono 
essere vissuti nell’unità. Giovanni Paolo II ha in-
sistito sull’idea che i nuovi movimenti hanno con-
tribuito alla vitalità della Chiesa, e perciò “non c’è 
contrapposizione tra la dimensione istituzionale e 
quella carismatica della Chiesa, perché concorrono 
insieme a rendere presente il mistero di Cristo e la 
sua opera salvifica nel mondo”.  Questo pensiero è 
ribadito da papa Benedetto XVI e da papa France-
sco mediante la sottolineatura della coessenzialità 
di doni carismatici e doni istituzionali.29

29. Giovanni Paolo II, 
Messaggio ai partecipanti 
al Congresso mondiale dei 
movimenti ecclesiali pro-
mosso dal Pontificio Consi-
glio per I Laici, 27 maggio 
1998, n. 5.
Congregazione per la 
Dottrina della fede, 
Lettera “Iuvenescit Eccle-
sia” sulla relazione fra doni 
gerarchici e carismatici per 
la vita della chiesa e la sua 
missione, 25 maggio 2016.



222.  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa

Capitolo ottavo
LE “NOTE” O QUALITÀ IDENTIFICATIVE DELLA CHIESA 

“Una, santa, cattolica, apostolica” è la fede che 
caratterizza la Chiesa di Cristo quale il cristiano 
la professa nel Credo, redatta nel Concilio di Cos-
tantinopoli (381). Nella storia del trattato classico 
di ecclesiologia il tema delle “note” caratteristiche 
della Chiesa veniva trattato in chiave apologetica 
per definire quale fosse la “vera chiesa” rispetto 
alle diverse separazioni ecclesiali che si erano pro-
dotte nella storia. Erano dunque considerate come 
un criterio di verità per verificare la corrisponden-
za con la “vera” Chiesa di Cristo. Con il Vaticano 
II, animato dallo spirito ecumenico, questo tema 
assume una prospettiva diversa: quella di descriv-
ere le qualità essenziali o i tratti caratteristici attra-
verso i quali la Chiesa è chiamata a manifestare il 
suo volto autentico nella storia. 
In qualche modo queste proprietà stanno ad indi-
care quelle movenze che la Chiesa di ogni tempo 
deve assumere per identificarsi con la Chiesa vo-
luta dal Signore Gesù. Vi è cioè un’interazione fra 
il piano misterico e quello storico: interazione che, 
pur mostrando la differenza fra quello che la Chie-
sa nell’attualità si trova empiricamente ad essere e 
quello che dovrebbe essere. In tal modo ciò diven-
ta “provocazione” alla Chiesa che vive nel tempo 
per rimodellarsi continuamente in quell’evento 
misterico su cui è fondata e di cui essa è portatrice.

1. Una sola Chiesa

Il dono e imperativo dell’unità della Chiesa è rad-
icato nel desiderio profondo e nel mandato del 
Signore Gesù: 
“Non prego solo per questi, ma anche per quelli che cre-
deranno in me mediante la loro parola: perché tutti sia-

1. Y.M. Congar, Proprietà 
essenziali della Chiesa, in J. 
Feiner-M. Lohrer, Mys-
terium Salutis, Queriniana, 
Brescia 1972, VII, pp. 439-
714; S. Dianich, Note, in 
Dizionario Teologico Inter-
disciplinare, Marietti Tori-
no, 1978, II pp. 612-618.



  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa   223.

no una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano 
anch’essi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato. 
... Io in loro e tu in me, perché siano perfetti nell’unità e il 
mondo conosca che tu mi hai mandato e che li hai amati come 
hai amato me” (Gv 17,19-23).

Questo comando è recepito e raccomandato da Paolo:
“Comportatevi in maniera degna della chiamata che ave-
te ricevuto, con ogni umiltà, dolcezza e magnanimità, sop-
portandovi a vicenda nell’amore, avendo a cuore di conser-
vare l’unità dello spirito per mezzo del vincolo della pace. Un 
solo corpo e un solo spirito, come una sola è la speranza alla 
quale siete stati chiamati, quella della vostra vocazione; un 
solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio 
e Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, opera per mezzo di 
tutti ed è presente in tutti” (Ef 4, 2-5).

L’unità è l’emergenza visibile a livello empirico del 
dono della comunione che i credenti vivono intorno a 
Cristo per la chiamata del Padre e l’opera che compie 
in essi lo Spirito Santo. Ogni comunità cristiana espe-
rimenta l’unità così caratterizzata dal mistero trinitar-
io nella Eucaristia:
“Poiché c’è un solo pane, noi pur essendo molti siamo 
un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell’unico 
pane” (2 Cor 5,18).
Comunque e dovunque uno venga battezzato in Cris-
to acquisisce un titolo di piena appartenenza all’unica 
(Εἰς μία, una sola) Chiesa: essa è di fronte al mon-
do e nella storia il segno visibile e sacramentale del 
Regno di Dio in maniera esclusiva. Ciò non significa 
che la Chiesa debba esistere come un organismo tal-
mente compatto da non ammettere al suo interno una 
molteplicità di comunità esistenti con forme diverse 
tra loro, ma esige che esse si riconoscano fra loro 
come l’unica Chiesa. In tal modo il discorso sull’unic-
ità della Chiesa diventa il problema della sua unità. E’ 
un problema che non sarebbe sorto se l’unica Chiesa 
fosse rimasta una specie di unica concreta comunità. 
Necessariamente la comunicazione missionaria della 
fede ha generato una molteplicità di comunità sparse 
nel mondo: molteplici e diverse, ma unite nella con-



224.  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa

sapevolezza che ciascuna è l’espressione storica del dono 
della Comunione trinitaria.
Di fronte ad esso esiste la possibilità, anzi la realtà del 
peccato, cioè dell’oblìo del Dono, perdendo il senso della 
differenza fra Chiesa e Regno. La Chiesa è in tensione 
escatologica verso il Regno, essendo solo “segno e stru-
mento dell’unità del genere umano” (LG 1); e quando si 
attribuisse la pretesa di costituirsi essa stessa come il ter-
mine ultimo del mondo snatura se stessa. E si divide.
Dinanze alle divisioni delle Chiese cristiane, il Concil-
io ha insegnamento chiaro il cui contenuto è la tensione 
all’unità ecumenica:
“In questa Chiesa di Dio una e unica sono sorte fino dai primissimi 
tempi alcune scissioni, condannate con gravi parole dall’Apostolo; 
e nei secoli posteriori sono nate dissensioni più ampie, e comunità 
considerevoli si staccarono dalla piena comunione della Chiesa 
cattolica, talora per colpa di uomini di entrambe le parti. Quelli poi 
che ora nascono e sono istruiti nella fede di Cristo in tali comunità, 
non possono essere accusati di peccato di separazione, e la Chiesa 
cattolica li circonda di fraterno rispetto e di amore. Coloro infatti 
che credono in Cristo ed hanno ricevuto validamente il battesimo, 
sono costituiti in una certa comunione, sebbene imperfetta, con la 
Chiesa cattolica. Sicuramente, le divergenze che in vari modi es-
istono tra loro e la Chiesa cattolica, sia nel campo della dottrina 
e talora anche della disciplina, sia circa la struttura della Chiesa, 
costituiscono non pochi impedimenti, e talvolta gravi, alla piena 
comunione ecclesiale. Al superamento di essi tende appunto il 
movimento ecumenico. Nondimeno, giustificati nel battesimo dal-
la fede, sono incorporati a Cristo e perciò sono a ragione insigniti 
del nome di cristiani, e dai figli della Chiesa cattolica sono giusta-
mente riconosciuti quali fratelli nel Signore. Inoltre, tra gli elemen-
ti o beni, dal complesso dei quali la stessa Chiesa è edificata e viv-
ificata, alcuni, anzi parecchi ed eccellenti, possono trovarsi fuori 
dei confini visibili della Chiesa cattolica: la parola di Dio scritta, la 
vita della grazia, la fede, la speranza e la carità, e altri doni interiori 
dello Spirito Santo ed elementi visibili. Tutte queste cose, le quali 
provengono da Cristo e a lui conducono, appartengono a buon dir-
itto all’unica Chiesa di Cristo ((Unitatis Redintegratio n. 3).

2. La Santa Chiesa di Dio

La santità è il modo stesso di esistere di Dio Trinità la cui 
essenza è di essere amore; e la santità nella Chiesa è il rif-
lesso comunicativo di questo amore nei credenti (1 Gv 1, 



  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa   225.

1-4). Essi vengono resi giusti e santi, partecipando 
a questa vita divina, resa possibile per mezzo di 
Gesù Cristo nello Spirito: 
“L’amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo 
dello Spirito Santo che ci è stato dato” (Rom 5,5). 

Pertanto la Chiesa è santa in quanto “Corpo 
di Cristo” formante con lui un’unica persona 
nell’unità d’amore con il Padre e lo Spirito. Con vi-
sione escatologica, cioè definitiva che dal presente 
si riverbera sul futuro, nella lettera agli Efesini (5, 
25-27) si dice che 
“il Cristo ha amato la Chiesa, sua Sposa, e ha dato se stes-
so per santificarla e ... renderla gloriosa, senza macchia né 
ruga, santa e immacolata”. 

In forza di questo legame essenziale la Chiesa 
viene riconosciuta “santa” nel suo principio de-
finitivo e assoluto, Gesù Cristo, nei suoi mezzi 
di santità, i sacramenti, e per tutti i santi che 
vivono in essa. Da questo punto di vista bisogna 
evitare di confondere la santità ontologica con la 
perfezione etica, la cui preoccupazione è l’adesione 
ai precetti, poiché il contenuto proprio della san-
tità della Chiesa è il dono di grazia effuso nei cuori 
dei credenti.
Evidentemente però la Chiesa è comunità storica 
di uomini che cadono nel peccato. Per questo la 
Chiesa si è sempre rifiutata di escludere dalla com-
pagine ecclesiale i membri peccatori in modo che 
vi rimanessero soltanto i “puri” e i “perfetti”. I Padri 
hanno ricordato nelle formule di Origene e Ilario: 
“Ecclesia peccatrix”, 2 che la “Chiesa è peccatrice”. 
Pertanto la Chiesa santa, nel cammino della storia, 
resta sempre anche Chiesa di peccatori, anche se - 
come osserva K. Ranher -: 
“La santità ha una preminenza sullo stato peccaminoso 
della Chiesa, per cui la nota decisiva, attribuita in defini-
tiva alla Chiesa di Dio, non è il suo stato di peccato, ma la 
sua santità e lo stato di grazia”.3.

2. Ilario di Poitiers usa 
due volte questa espres-
sione nel Trattato sui 
misteri 1,3; 2,9. J. Doi-
gnon, Peccatrix ecclesia. 
Une formule d’inspiration 
origénienne chez Hilaire 
de Poitiers, in Revue de 
Sciences Philosophiques et 
Theéologiques, 1990, 255-
258. Il Concilio non usa 
mai questa espressione.
3. K. Ranher, Il peccato 
nella Chiesa, in G. Barau-
na (ed.) La Chiesa del Vati-
cano II, Vallecchi, Firenze 
1965, p. 432.



226.  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa

La grazia della santità elargita alla Chiesa non la pone in 
uno stato di impeccabilità, ma la rende capace di conti-
nua conversione, nella confessione dei peccati e nell’ac-
coglienza della grazia rigenerante dello Spirito. E’ la san-
tità di una comunità di persone perdonate dall’amore 
misericordioso di Dio: 
“La Chiesa, che comprende nel suo seno peccatori è santa e in-
sieme sempre bisognosa di purificazione” (LG 8). 

E pertanto la Chiesa è chiamata “a una perenne riforma”: 
Ecclesia semper reformanda (Unitatis Reditegratio, 6).

3. La struttura cattolica della Chiesa

Fin dalle origini la Chiesa si presenta su un duplice pi-
ano: l’unica Chiesa di Cristo, a cui tutti i cristiani sono 
consapevoli di appartenere, si sviluppa in una pluralità 
di Chiese, ciascuna partecipe di un contesto culturale e 
storico-geografico specifico. 
In particolare gli scritti dell’età subapostolica presentano 
la Chiesa come entità a carattere universale e nello stesso 
tempo locale. L’ekklesìa che appare nelle lettere agli Efesi-
ni e Colossesi è l’insieme di tutti i credenti in Cristo: in 
queste lettere non ci si interroga più su problemi specifici 
di una o dell’altra comunità locale come avveniva nelle 
lettere ai Corinti o ai Romani. Qui non viene negato il 
plurale delle chiese, ma si parla ora di ekklesìa al singo-
lare, mostrando ai credenti la loro comune vocazione e 
missione. In altre parole nelle singole comunità locali vi-
ene veicolata la percezione di una identità universale di 
Chiesa, come è avvenuto per esempio per l’assemblea di 
At 15 o per la colletta a favore della Chiesa di Gerusa-
lemme oppure, nei secoli successivi, le relazioni episto-
lari, gli incontri sinodali, o ancora il rito di ordinazione 
episcopale che prevedeva l’imposizione delle mani di altri 
vescovi delle Chiese vicine (Il concilio di Nicea stabilisce 
che siano almeno tre).
Il termine kath’ òlon (universale o ciò che è secondo tut-
to o secondo l’insieme) non c’è nel Nuovo Testamento; 
appare per la prima volta nella Lettera agli Smirnesi di 
Ignazio: “Là dove c’è il vescovo, lì c’è la comunità, così 



  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa   227.

come c’è Cristo Gesù, vi è la Chiesa cattolica” (PG 
5, 713). 
Alla luce di questa oscillazione, la nota della catto-
licità si definisce nell’orizzonte di una dialettica tra 
chiesa locale (o particolare) 4 e Chiesa universale. 
Per delimitare il concetto possiamo dire: la chiesa 
universale esige unità, molteplicità e comunanza; e 
però non può essere senza chiesa locale. Le chiese 
locali si realizzano nell’inter-relazione tra loro; e 
nello stesso tempo i rapporti che dànno consisten-
za unitaria alle singole comunità locali necessitano 
di una comune partecipazione all’unica energia di 
grazia che pervade la Chiesa, Corpo di Cristo. Si 
tratta dunque di una reciproca inclusione.
Nel dopo Concilio si è acceso il dibattito teologico 
sulla priorità della Chiesa universale o della Chie-
sa locale. Sulla questione si è pronunciata la Con-
gregazione per la Dottrina della fede con il Docu-
mento Communionis notio. Su alcuni aspetti della 
Chiesa intesa come Comunione (1992). 
Il rapporto tra chiesa locale e universale viene in-
dicato con la formula che tra le due vi è una “inte-
riorità reciproca” quale avviene in forza della cel-
ebrazione eucaristica e del ministero. L’Eucaristia 
viene così vista come evento della Chiesa univer-
sale che, pur celebrato in un luogo particolare, non 
può ritenersi autonomo rispetto alla Chiesa uni-
versale. Pertanto il Documento esprime che non 
vi è un legame esterno o istituzionale tra la Chiesa 
particolare e quella universale, ma interiore per cui 
alla costituzione di ogni chiesa locale deve essere in-
trinseca la percezione della sua universalità. 
Di conseguenza, osserva il Documento, si può 
parlare di una “priorità ontologica e temporale” 
della Chiesa universale su ogni chiesa particolare 
dal momento che “la Chiesa-mistero partorisce 
le chiese particolari come figlie”,5 e però va subito 
detto – in controparte – che la Chiesa universale 
si realizza nelle singole chiese, come in una goc-

4. Il Vaticano II utilizza sia 
“chiesa locale” (8 volte), 
sia “chiesa particolare” (24 
volte). IL CIC propende 
per l’uso di “particolare”.
5. Communionis notio, n. 9.



228.  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa

cia d’acqua è contenuta tutta l’essenza dell’acqua di 
tutte le gocce del mare.
In conclusione possiamo intendere il termine 
“cattolicità” applicata alle chiese locali, in quanto 
ciascuna è realizzazione dell’unica e santa Chie-
sa di Cristo, di modo che tutte le aggregazioni di 
credenti nella comunione con tutte le altre chiese 
locali, sono cattoliche secondo il senso originario 
di “totalità”. E’ la totalità di una rete – secondo la 
metafora del vangelo – in cui le diversità di ogni 
chiesa locale trovano la loro conciliazione nell’uni-
co Corpo di Cristo. 
Il vescovo, che è “principio visibile e fondamento 
di unità” (LG 23), per la sua appartenenza all’or-
dine episcopale, iscrive la chiesa che presiede nel-
la comunione delle chiese locali, la rappresenta in 
seno al collegio formato dalla totalità dei vescovi, 
e allo stesso tempo assicura alla singola comunità 
apertura e universalità, proiettandola nella comu-
nione con le altre chiese.

4. La Chiesa è apostolica

L’originalità della Rivelazione cristiana sta nel fatto 
che essa non è fondata prima di tutto su un testo 
sacro, come per esempio accade nell’Islam. Qui 
c’è una “Scrittura discesa da Dio”, il quale diretta-
mente parla al profeta Maometto: “Noi abbiamo 
fatto discendere su di te la Scrittura”.6 L’evento cris-
tiano invece si basa sull’esperienza storica vissuta 
dagli apostoli con Gesù e sulla testimonianza di 
quell’esperienza, che essi hanno narrato e attesta-
to. Essi ci hanno comunicato ciò che egli ha detto 
e fatto, come è vissuto, come è morto, come si è 
manifestato a loro vivo dopo la morte in croce. 
Essi, come risulta da At 1, 21-22 erano ben cons-
apevoli di questo ruolo di testimoni. Infatti dopo 
che Giuda era morto essi ritengono necessario sos-
tituirlo con questa precisa ragione: 

6. Corano, Sura 39,1-2: 
“La rivelazione del Libro 
discende da Allah, l’Eccel-
so, il Saggio. In verità ti ab-
biamo rivelato il Libro con 
la Verità; adora dunque 
Allah e rendiGli un culto 
sincero”.



  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa   229.

“Bisogna che, tra coloro che sono stati con noi per tutto il 
tempo nel quale il Signore Gesù ha vissuto fra noi, com-
inciando dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui è 
stato di mezzo a noi assunto in cielo, uno divenga testim-
one, insieme a noi, della sua risurrezione”. 

Il fatto che Gesù non abbia lasciato una testimoni-
anza scritta di sé, ma abbia consegnato la memo-
ria di sé e della sua opera ai suoi discepoli: “Sarete 
miei testimoni”, dà un carattere personalistico 
all’esperienza cristiana. Essa si fonda su un rap-
porto interpersonale: quello che gli apostoli ebbero 
con Gesù, quello che i primi credenti ebbero con gli 
apostoli, e infine quello che noi abbiamo con coloro 
che, ultimo anello della catena, ci hanno comuni-
cato la loro fede. Ed è così che la Dei Verbum n. 8 
descrive la trasmissione della fede: 
“Questa Tradizione di origine apostolica progredisce nella 
Chiesa con l’assistenza dello Spirito Santo: cresce infatti la 
comprensione, tanto delle cose quanto delle parole tras-
messe, sia con la contemplazione e lo studio dei credenti 
che le meditano in cuor loro, sia con la intelligenza data 
da una più profonda esperienza delle cose spirituali, sia 
grazie alla predicazione di coloro i quali con la successi-
one episcopale hanno ricevuto un carisma sicuro di verità. 
Così la Chiesa nel corso dei secoli tende incessantemente 
alla pienezza della verità divina, finché in essa vengano a 
compimento le parole di Dio”.

L’evento di comunione ecclesiale, la Chiesa, cui la 
Rivelazione cristologica ha dato origine continua 
dunque a perpetuarsi nella storia grazie alla testi-
monianza degli apostoli e di coloro che ne riper-
corrono l’esperienza di fede sotto la guida di coloro 
che, in forza della successione apostolica, “hanno 
ricevuto un carisma di verità.” Pertanto la prima 
testimonianza apostolica raccolta nel canone scrit-
turistico è il faro che illumina tutta la storia della 
Chiesa: ad esso la vicenda della Chiesa nel tempo è 
chiamata perennemente a fare riferimento. E porsi 
e permanere sotto il suo giudizio è condizione di 
vitalità per la Chiesa. 



230.  Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa

In conclusione la nota dell’apostolicità indica la 
continuità del legame della comunità credente con 
il suo evento originario, la storia di Gesù, e la testi-
monianza resa su di lui da quanto gli apostoli han-
no raccolto e narrato di lui. 
L’apostolicità però non consiste una pratica buro-
cratica di trasmissione di brani di vita, di detti, di 
dottrine, ma esprime un legame vitale dell’insieme 
dei credenti con la persona del Signore Gesù, vis-
suto oggi grazie alla testimonianza degli apostoli 
che raggiunge i nuovi credenti di tutti i tempi.


