La Chiesa di Cristo
e comunione

Un manuale di ecclesiologia



Questo sussidio didattico &
debitore ad alcuni maestri
ben piu autorevoli, a cui si
rimanda per un approfon-
dimento della questione.

H. DE Lusac, Cattolicismo,
op. om. 7, Jaca Book, 1978

H. DE Lusac, Meditazioni
sulla Chiesa, op.om. 8, Jaca
Book, 1987

R. GUARDINI, La realta
della Chiesa, Morcelliana,
1977

J. RATZINGER, La Chiesa.
Una comunita sempre in
cammino, Paoline, Cinisel-
lo Balsamo, 1991

L. GrussaNi, Perché la
Chiesa, 1 e II, Jaca Book,
1992

A. J. MOHLER, Simbolica,
Jaca Book, 1984, 277-360
G. B1FF1, La bella, la bestia

e il cavaliere, Jaca Book
1984

Presentazione
LA CHIESA NEL CONTESTO DEL NOSTRO TEMPO

Perché la Chiesa fa difficolta ad essere accettata
dalla mentalita comune dellepoca moderna? Si
dice: Cristo, si; la Chiesa, no. Da dove nasce que-
sta obiezione? Un po’ dal complesso adolescenziale
della nostra societa che e in perenne conflitto con
lautorita: e la Chiesa esercita un'indubbia autorita
morale. Un po’ dall'immagine troppo spiritualista,
di tipo protestante, che si ha del fenomeno religio-
so: e la Chiesa si presenta con il volto concreto e
dimesso dei cristiani non sempre allaltezza dell’i-
deale e del compito. Un po’ dall'ideologia anticle-
ricale, che vorrebbe la Chiesa assente dal mondo,
mentre lei imperterrita continua ad affermare che
e proprio il mondo che le interessa, poiché il suo
Fondatore, Gesu Cristo, I'ha voluta per la salvezza
del mondo; e per di piu non si limita ad un’affer-
mazione di principio, ma pratica le vie del mon-
do con molta sicurezza, soprattutto con il servizio
di carita. Ed ancora un po’ dalla poca conoscenza
della natura della Chiesa stessa e del suo messag-
gio. Questo strumento vuole sopprerire almeno
a quest’ultima mancanza. Per questo intende, nel
suo complesso, rispondere ad alcune domande
fondamentale: qual e I'identita della Chiesa? Per-
ché esiste? Da dove viene? Cristo I'ha effettiva-
mente voluta? E se I'ha voluta, com® la Chiesa da
lui pensata? E’ uno strumento, e da uno strumento
non ce da attendersi nulla se non che venga utiliz-
zato. Vuole semplicemente introdurre a ripensare
la propria appartenenza alla Chiesa in termini pit
coscienti e appassionati.

Se la Chiesa ¢ nostra madre, se essa viene misco-
nosciuta ed accusata di fronte al mondo: si puo, da
figli, non alzarsi per difenderla? Da figli vorremmo
specchiarci nel suo volto per ritrovare noi stessi, la
nostra origine e il nostro destino di cristiani.



Introduzione

QUADRO STORICO DEL TRATTATO DI ECCLESIOLOGIA

LA CHIESA TRA PASSATO E FUTURO

Iniziamo il nostro percorso di ecclesiologia con una os-
servazione pregnante di H. U. Von Balthasar, che sottoli-
nea il tempo nuovo che si e instaurato con lecclesiologia
del Vaticano II. Ecclesiologia che ancora deve essere as-
similata, ma che apre a prospettive di missionarieta to-
tal-mente nuove rispetto al passato:

“In tutti i secoli in cui la Chiesa era piu che mai sicura
della propria missione, della propria dottrina e della pro-
pria capacita di plasmare il mondo, non si ¢ mai preoc-
cupata di riflettere su se stessa e di definirsi in termini
teologici. Neppure in san Tommaso si trova ancora un
trattato sulla Chiesa. Essa era considerata in quel tempo
la forma definitiva, protesa verso Dio e da lui provenien-
te, di tutta quanta la societa umana, idealmente unita nel
“sacro romano impero’. Anche se in quei tempi lattivita
missionaria era in crisi, la Chiesa continuava a essere la
“forma” che trascendeva se stessa nella “materia” dell'u-
manita, cosi come nella parabola evangelica il lievito che,
da solo, e immangiabile, rivela la propria utili-ta non ap-
pena & messo “nelle tre misure di farina”.

Poi all'inizio delleta moderna aumento sempre pit il di-
stacco tra la sfera profana e quella sacra, finché si giunse
alla dottrina dellesistenza di “due comunita per-fette in se
stesse”, con interessi comuni soltanto nella zona di con-
fine. Fu anche l'epoca in cui la Chiesa comincio a consi-
derare se stessa come oggetto di rifles-sione; fu l'apogeo
di unecclesiologia a carattere soprattutto istituzionale.
A prima vista questo processo sembra tanto necessario
e irreversibile quanto quello che porto le scienze profa-
ne a svincolarsi dalla stretta della sfera sacrale. Ma ora,
riflettendo piu attentamente alloriginaria missione degli
apostoli inviati a tutti i popoli, alla funzione di lievito del-

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

3.



1. H. U. vVON BALTHASAR
- J. RATZINGER, Due saggi.
Perché sono ancora cri-
stiano. Perché sono ancora
nella Chiesa, Queriniana,
Brescia 1971, pp. 9-10.

la comunita cristiana e all'ideale di quella che un
tempo era la “cristianita” spirituale e temporale, il
Concilio Vaticano II ha scoperto di nuovo lessen-
ziale trascendenza della Chiesa (come “forma”) in
fun-zione del mondo (come “materia”), e ha spa-
lancato le porte e riproposto ai cri-stiani la loro
fondamentale ispirazione missionaria.

E pertanto deve esser chiara la distinzione tra “cri-
stianita” e “cristianesimo™: la cristianita e la deter-
minata forma che la Chiesa assume di tempo in
tempo nella storia, che non ¢ per sé immutabile;
mentre il cristianesimo ¢ lequivalente del “Vange-
lo” che attraversa la vita di fede di ogni periodo
storico ed ¢ l'anima che ringiovanisce la cristianita.
Il cristianesimo costringe la Chiesa ad essere sem-
pre in una forma di continua conversione o puri-
ficazione, “purificanda” (LG 8) o, se-condo lo slo-
gan protestante dellepoca di Lutero, “reformanda’.
Voler ripristinare I'ideale medievale in un mondo
dissacrato, animato da senti-menti di diffidenza,
anzi di avversione per questo stantio fossile di
Chiesa, e per di pit con un gruppetto di cristiani
sempre piu debole e sparuto, sembra una ro-man-
tica avventura di sogno. Eppure non fu meno inve-
rosimile 'impresa dei primi discepoli, che posti di
fronte ad una fiorente civilta pagana, solidamente
affermata in tutto il mondo con poteri politici e
militari, riuscirono in poco pit di due secoli a cri-
stianizzarla™!

Questa visione corretta che tiene conto, nello stes-
so tempo, sia della natura trascendente della Chie-
sa, come depositaria e testimone del Van-gelo, sia
del suo compito missionario che la porta ad incar-
narsi nella storia, € un equilibrio che impedisce sia
il tradizionalismo del passato sia I'avventurosita di
forme ecclesiali secolarizzate.

4. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



1. PECCLESIOLOGIA COME TRATTATO

1. Ecclesiologia: una storia molto recente

Lecclesiologia intesa come riflessione teologica si-
stematica sul miste-ro della Chiesa ha una storia
molto recente. La sua apparizione come “discipli-
na teologica specifica” - e non solo come apolo-
getica introdutti-va, iniziata con la Controriforma
- avviene con il Vaticano II (1962-1965). In questo
concilio per la prima volta, nella sua lunga storia
la Chiesa ha descritto se stessa. A partire da que-
sto momento, l'ecclesiologia - il cui insegnamento
dall'epoca controversistica fino ad allora era limi-
tato alla sola dimensione apologetica - diventa una
disci-plina teologica e sistematica.

E’ vero che nel Concilio Vaticano I (1870) si tratto
il tema ecclesiolo-gico del primato del Papa e del
suo magistero infallibile, ma quel Conci-lio non
porto a termine i suoi compiti perché, in seguito
“alla presa” di Roma e alla guerra franco-prussia-
na, le sue sessioni dovettero essere interrotte: il che
impedi di preparare il secondo documento sulla
Chiesa, che avrebbe dovuto contribuire a conte-
stualizzare le definizioni sul pri-mato e sull’infal-
libilita. Per questo motivo, il Vaticano II riprende
- nel cap.II della Lumen Gentium, dedicato alla
costituzione gerarchica sulla chiesa e dellepisco-
pato - gli insegnamenti del Vaticano I, sottoline-
an-done la complementarieta.

In ogni caso tutte le tematiche teologiche sulla
Chiesa sono riunite in unita nell'insegnamento del
Concilio Vaticano II, che ha presentato il mistero
proprio e la missione identitaria della Chiesa. Bi-
sogna pero te-nere conto che in esso confluiscono
due orientamenti o accenti ecclesio-logici che rias-
sumono i due millenni della Chiesa.

2. La migliore storia
dell’ecclesiologia antica eé:
Y. CONGAR, L’Eglise, II. De
Saint-Augustin a I'époque
moderne, Paris 1970. Per
il secondo millennio la
monografia di A. ANTON,
El Misterio de la Iglesia,
Madrid 1986-1987. Una
visione sintetica P. TIHON,
La chiesa, in B. SESBOUE,
Storia dei dogmi, III, I se-
gni della salvezza, Piemme,
Casale 1998, 303-486.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia 5.



3. S. PrE-NiNoT, Ecclesio-
logia. La sacramentalita
della comunita cristiana,
Queriniana BTC 138, Bre-
scia 2008, pp. 48-70.

2. Due millenni di vita e due volti della Chiesa 3

Nel primo millennio - durante la tappa della chie-
sa indivisa (la rottura della Chiesa Cattolica con
le chiese doriente e del 1054) che arriva fino alla
grande scolastica - ¢ predominante l'ecclesiologia
sacramentale della chiesa come comunione di chie-
se locali.?

Nel secondo millennio domina invece la prospet-
tiva dell'unita della chiesa universale, elaborata in
chiave giuridica prima e apologetica, poi. Fase che
ebbe i suoi inizi con i primi trattati autonomi sulla
chiesa (secolo XIV); si & consolidata in epoca tri-
dentina ed ha avuto il suo culmine nel Vaticano I
con la definizione dei dogmi sull’autorita e la fun-
zione del papato.

Per lunghi secoli lecclesiologia ¢ stata una “vita’,
cioé uno spirito, una coscienza, una dimensione
implicita di una “ecclesiologia in atto”, senza una
formulazione dogmatica. Si caratterizzava come
“comunione sacramentale” e “comunita di carita”.
Si deve dunque evitare di pensare che la Chiesa sia
una realta semplicemente metastorica e che in essa
tutto sia stato chiaro fin dall'inizio. Essa invece &
vissuta nella storia; e il tempo I'ha segnata e in esso
si & sviluppata: cosicché va da sé che ci siano voluti
quasi due millenni di storia, per elaborare con il
Concilio Vaticano II una visione abbastanza com-
pleta della Chiesa.

Questa linea evolutiva e progressiva nel considera-
re la Chiesa giustifica anche una breve descrizione
per confrontare i vari modi di intendere la Chiesa
nel passato: dalla Bibbia ai Padri, dal Medioevo
alla Riforma, dal secolo XIX ad oggi.

Ledificio dellecclesiologia, elaborato oggi, € stato
costruito con i mattoni scoperti a poco a poco o
forgiati nelle varie vicende storiche e col contribu-
to di vari pensieri, ognuno integrabile con Taltro.
Di tutto questo materiale cogliamo solo qualche
linea generale di evoluzione.

6. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



2. ’ECCLESIOLOGIA DEL PRIMO MILLENNIO 3

Nel primo millennio della storia della Chiesa non
troviamo - come abbiamo gia osservato - alcun
trattato sistematico di ecclesiologia. La realta del-
la Chiesa ¢ presupposta nellannuncio del Vangelo
ed ¢ inseparabile da tutta la costruzione dogmatica
venuta in seguito. E di questa costituisce la base
esistenziale.

“La chiesa era presente e inclusa in tutte e ciascuna parte
» 4

della teologia”

La Chiesa si auto-percepisce come esperienza di
unita e di carita vissuta nella pratica quotidiana,
animata dallo Spirito del Cristo Risorto celebrato
nell’Eucaristia, senza alcuna riflessione teorica.’
La Chiesa vive dunque della esperienza di Cristo
nel tempo.
Quando i cristiani cercano la loro origine, il loro
fine, i criteri e le motivazioni per il loro compor-
tamento, che & cosi paradossalmente diverso da
quello del mondo pagano, essi incrociano sempre
levento Gesu di Nazareth, reso presente e attua-
le attraverso esperienza dello Spirito Santo come
attestano gli Atti degli Apostoli per gli inizi della
Chiesa. Scrive Ignazio di Antiochia:

“Dal frutto di Lui (Cristo), dalla sua divina e beata passione,

e per mezzo della sua risurrezione, egli ha innalzato un ves-

sillo per tutti i secoli, per radunare insieme i suoi santi e i

suoi fedeli, sia tra i giudei, sia tra le genti, nell'unico corpo
della sua Chiesa” (Smirn I, 2).

“Voi siete le pietre del tempio del Padre, preparate per la
costruzione di Dio Pa-dre, sollevate in alto attraverso l'ar-
gano di Gesu Cristo che ¢ la sua croce, mentre lo Spirito
Santo funge da corda: la vostra fede vi conduce in alto,
mentre la carita ¢ il cammino che vi eleva verso Dio” (Ad
Eph. IX, 1.2)

Edificati sul fondamento degli apostoli e dei pro-
feti, i discepoli di Cristo si “sentono uniti” nella
Chiesa. Il loro fondamento é la Rivelazione e so-

4. Y. CONGAR, L’idée de
I'Eglise chez Saint Thomas
d’Aquin, in Esquisse du my-
stere de ’Eglise, PARIS 1941,
59-92, 90.

5. H. Fries, Mutamenti
dell'immagine della Chiesa
ed evoluzione storico-dog-
matica, in Mysterium Sa-
lutis, VII, Queriniana, Bre-
scia, 267-348; H. DELUBAC,
Meditazione sulla Chiesa,
Jaca Book, Milano 1979,
161-192.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia 7.



6. M.J. L GuiLLou, La
costituzione del Trattato
sulla Chiesa, in Sacramen-
tum Mundi, Enciclopedia
teologica III (a cura di K.
Ranher), Morcelliana, Bre-
scia 1975, pp. 400.

7. ”Nel simbolo niceno-co-
stantinopolitano,  basato
sul testo dell’antico sim-
bolo battesimale di Ge-
rusalemme, che serviva
ugualmente nella liturgia
del battesimo a Costanti-
nopoli, la struttura e I'or-
dine sono uguali. Ora il
testo di questi due simboli
- cosi come per noi & fissa-
to fin dall’antichita -, non
dice della Chiesa che noi

prattutto la vita e lopera di Cristo, culminata nella
sua Pasqua di morte e risurrezione. Il canone scrit-
turistico della Parola di Dio ¢ la loro luce, a cui si
affidano per capire il senso della propria esistenza.

1. Padri apologisti

Gia con gli apologisti del IT secolo la Chiesa si pre-
sentava al mondo come l'annuncio e la presenza
della salvezza realizzata da Gesu Cristo: in essa e
data la partecipazione alla nuova vita nello Spirito
e nella memoria ecclesiale si raccoglie la fede apo-
stolica.
Essa prende posizione nei riguardi di ebrei e di
pagani affermando di essere un “tertium genus’,
nato dal mistero pasquale di Cristo, compaginato
in unita per la fede e la carita. E poiché ¢ animata
dallo Spirito vive in sé il potere di interpretare la
Scrittura in funzione di Cristo e puo comunicare
lo Spirito a tutti gli uomini. Appunto dalla rifles-
sione sulla salvezza comunicata dallo Spirito nella
Chiesa deriva cosi tutta la dogmatica.
“Per difendere il suo mistero, la Chiesa rende esplicito il
contenuto della fede. Partendo dallesperienza della realta
ecclesiale vissuta, la teologia patristica, attenta a consider-
are la storia della salvezza con laiuto del principio erme-
neutico, che le ¢ dato dalla Parola di Dio vivente in lei, nel
Cristo, riconosce la dinamica della storia della salvezza,

che parte da Dio e attraverso il Cristo e lo Spirito si comu-
nica entro la Chiesa”

Si capisce allora, perché la struttura trinitaria dei
Simboli piu antichi della fede culmina nella Chiesa.
Nel pit antico Credo (o Simbolo apostolico), la cui
origine é radicata nella Tradizione apostolica (II/
III secolo) e si consolido soprattutto a Roma e in
Occidente, ¢ contenuta la fede verso la Chiesa con
questa formula: “Credo nello Spirito Santo, la san-
ta Chiesa cattolica, la comunione dei santi”.

Si osservi come questo Simbolo utilizzi la formu-
la della fede verso la Chiesa senza la preposizione

Co

“in”, la quale invece & usata per specificare la fede

8. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



nel Padre, nel Figlio e nello Spirito Santo. Nel Ca-
techismo della Chiesa cattolica, dopo aver ricorda-
to che “la Chiesa ¢ il luogo dove fiorisce lo Spirito”
(n. 749- 750), si spiega:
”Nel Simbolo degli apostoli professiamo di “credere la
Chiesa” e non nella Chiesa, per non confondere Dio e le

sue opere e per attribuire chiaramente alla Bonta di Dio
tutti i doni che egli ha riversato nella sua Chiesa”

La Chiesa non é il termine a cui tende la fede, ma
e lambito entro il quale si é generata e vive la fede
nel Dio uni-trino.’

2. Patristica

Partendo dallesperienza ecclesiale, la patristica e
attenta a considerare la storia della salvezza con
l'aiuto del principio ermeneutico che le e dato dal-
la Parola di Dio, vivente in lei (cf Canone scrit-
turistico riconosciuto). E riconosce la dinamica
della storia della salvezza che parte da Dio e, at-
traverso Cristo, si comunica alla Chiesa.

1. La Chiesa e consapevole che nei sacramenti &
inserita nel mistero della Pasqua di Cristo, di cui
essa ¢ il dispiegarsi nella storia degli uomini. La
Chiesa percio si autoconcepisce come 'umanita sal-
vata da Cristo. Convocata e originata dalla Parola e
mediante i segni sacramentali, e in particolare per
mezzo dell’Eucaristia, la Chiesa si rivela come co-
munione dei chiamati alla sapienza dello Spirito,
nellattesa della manifestazione gloriosa del Signo-
re Gesu.

2. Per i Padri della Chiesa, tutta intera la Scrittura
parla di Cristo e della Chiesa. Essi la scorgono nelle
immagini bibliche: popolo di Dio, corpo di Cristo,
tempio, casa, sposa di Cristo, vigna, citta, regno,
rete, tunica, gregge, colomba, ecc. Nellottimo stu-
dio di H. Rahner si riassume la ricca ecclesiologia
dei Padri attorno a quattro filoni:

crediamo in essa. Dicendo
“Credo la Chiesa cattolica”
noi non proclamiamo la
nostra fede “nella Chiesa”,
ma “alla Chiesa”, cioe alla
sua esistenza, alla sua real-
ta soprannaturale, alla sua
unita, alle sue prerogative
essenziali. ... Sipuo credere
a moltissime cose: ma non
si concede la propria fede
che a qualcuno. La fede,
nel senso piu forte, non la
si concede che a Dio, ed
¢ questo tipo di fede che
si traduce nell’espressio-
ne “credere in”. Per ogni
altra cosa si puo dire: “Io
ci credo”, ma solo di Dio
si dice: “To credo in Lui”.
La fede comporta, alla sua
radice e al suo termine, un
elemento personale di na-
tura privilegiata. ... Non si
riflettera mai abbastanza
sulla novita cristiana di
questa formula “credere
in”: questa formula e estra-
nea al greco classico ed &
sconosciuta ai Settanta. La
dob-biamo al Vangelo di
Giovanni. E’ lecito vedervi
lindice rivelatore di una
verita profonda. Raramen-
te un’idea nuova si traduce
immediatamente in una
formula fissa: e “credere
in” diventa sempre piu
I'espressione abituale per
designare latto di fede
cristiano” : H. DE LUBAG,
Meditazione sulla Chiesa,
Opera Omnia n. 8, Jaca
Book, Milano, pp. 14-16
passim..

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia 9.



8. H. RAHNER, L’eccle-
siologia dei Padri, Paoline,
Roma 1971.

9. M.J. LE GuiLLou, La co-
stituzione del Trattato sulla
Chiesa, o. c. 401.

10. Nella prima visione
la Chiesa appare a Erma
molto vecchia, “poiché
fu creata prima di tutte le
cose”; nella seconda visio-
ne, ha un aspetto giovani-
le ed era piu gioiosa della
volta precedente; mentre
infine nella terza visione
era tutta giovane e di una
bellezza sorprendente ed
era molto gioiosa.

1) la Chiesa come grembo materno; 2) la Chiesa
come la Vergine che, quale luna, riflette la luce di
Cristo; 3) la Chiesa, sorgente dacqua viva che sca-
turisce dal costato aperto del Cristo dormiente in
croce; 4) la Chiesa come arca della salvezza.

3. In particolare, i Padri insistevano su alcuni ele-
menti di cui il primo é:

1) la Chiesa vive nel rapporto tra lo Spirito, il Van-
gelo e ’Eucaristia.

“Nella celebrazione dell’Eucaristia, la Chiesa (pro-
to-sacramento della 6ziwoic 0 divinizzazione) si ri-
vela come comunione dei chiamati alla sapienza
nello Spirito, nellattesa della manifestazione nella
gloria. Concepita nella linea stessa dell' Incarnazio-
ne e della Pentecoste, essa ¢ il dispiegarsi nel tem-
po del mistero pasquale. Nei sacramenti essa sa di
essere inserita nella morte e nella risurrezione del
Cristo, in cui si comunica lenergia dello Spirito.
Nella sua umanita essa ha la percezione di parte-
cipare dinamicamente all'unita di dell'umanita di
Gesu Cristo stesso con Dio. E in forza di questa
unita con 'umanita di Cristo essa rappresenta il
genere umano in quanto ha il suo capo in Cristo
e viene vivificato dal suo Spirito: e per questo non
¢ estranea al mondo e agli uomini. Essa e 'umani-
ta salvata in Cristo”,’ a cui tutti gli uomini, anche
senza saperlo, anelano.

2) La Chiesa ¢ un tertium genus fra giudei e pa-
gani. Secondo Tertulliano questo appellativo era
applicato alla Chiesa dallesterno (da coloro che
la contrastavano) con un tono ironico-sarcasti-
co (quasi ad indicare - con un linguaggio d'oggi
- degli extra-terrestri o gente che viveva al di fuori
della logica del mondo socio-politico riconosciuto
dalle leggi); ma poi venne usato in testi ecclesiasti-
ci per definire il modo profondo di essere Chiesa.
La fede in Gesu Risorto colloca il discepolo in una

10. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



posizione nuova rispetto agli altri da cui provie-
ne, siano ebrei o pagani; dunque la fede cristiana
provoca una nuova coscienza storica nei cristia-ni
(cf Lettera a Diogneto). Questa comprensione
della Chiesa: rispetto a Israele fa dire a Giustino
che essa ¢ “il vero popolo di Dio”, “la vera stirpe
di Abramo”, “il vero tempio”, dove “vero” indica
il compimento di cio che in Israele era solo ab-
bozzato. Rispetto ai pagani si legge nel Pastore di
Erma che la Chiesa ¢ “giovane e anziana allo stesso
tempo™: giovane perché animata dalla vita nuova
(primizia della creazione nuova) e anziana perché
da sempre pensata da Dio come la forma che Egli
vuole dare all'umanita."

3) La Chiesa ¢ pellegrina in questo mondo: & una
figura che si ritrova negli indirizzi delle lettere
di Clemente Romano, di Ignazio di Antiochia e
in quella a Diogneto."! Con essa questi scrittori
ricordano ai cristiani che la destinazione finale
di ogni cosa non si conclude in questo mondo, né
dentro questa storia, perché la risurrezione di Gesi
penetra, intride la storia e lattrae verso il Cristo glo-
rioso. Per questo i cristiani si sentono “pellegrini e
stranieri” in questo mondo (¢f1 Pt 1, 17; 2, 11).

4) La Chiesa e grembo materno che genera per mez-
zo della fede e dei sacramenti. La Chiesa ¢ Vergine
e Madre: “vergine” per opera dello Spirito Santo
che la conferma nell'adesione totale a Cristo e “ma-
dre” perché genera nuovi figli a Dio.

Soprattutto in Agostino e costante il richiamo
all'immagine della Chiesa-madre come chiesa che
genera figli a Cristo: “Voi cominciate ad avere Dio
anche come Padre, dal momento che siete nati da
quella madre che ¢ la Chiesa” (Serm 398,1).

Solo con papa Gregorio VII (1020-1085) si avra
un cambiamento nell'interpretazione della “Chie-
sa-madre” che trasformera questa immagine in un

11. B’ istruttivo il modo
paradossale in cui la Let-
tera a Diogneto descrive
la coscienza dell’essere
“cristiani”. Cap. V: “I. 1
cristiani né per regione, né
per voce, né per costumi
sono da distinguere da-
gli altri uomini. 2. Infatti,
non abitano citta proprie,
né usano un gergo che si
differenzia, né conducono
un genere di vita speciale.
3. La loro dottrina non ¢é
nella scoperta del pensie-
ro di uomini multiformi,
né essi aderiscono ad una
corrente filosofica uma-
na, come fanno gli altri. 4.
Vivendo in citta greche e
barbare, come a ciascuno
¢ capitato, e adeguandosi
ai costumi del luogo nel
vestito, nel cibo e nel resto,
testimoniano un metodo
di vita sociale mirabile e
indubbiamente parados-
sale. 5. Vivono nella loro
patria, ma come forestieri;
partecipano a tutto come
cittadini e da tutto sono
distaccati come stranie-
ri. Ogni patria straniera &
patria loro, e ogni patria
¢ straniera. 6. Si sposano
come tutti e generano figli,
ma non gettano i neonati.
7. Mettono in comune la
mensa, ma non il letto. 8.
Sono nella carne, ma non
vivono secondo la carne. 9.
Dimorano nella terra, ma
hanno la loro cittadinanza
nel cielo. 10. Obbediscono
alle leggi stabilite, e con la
loro vita superano le leggi.
11. Amano tutti, e da tutti
vengono perseguitati. 12.
Non sono conosciuti, e
vengono condannati. Sono
uccisi, e riprendono a vive-
re. 13. Sono poveri, e fanno

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia  11.



ricchi molti; mancano di
tutto, e di tutto abbonda-
no. 14. Sono disprezzati, e
nei disprezzi hanno gloria.
Sono oltraggiati e procla-
mati giusti. 15. Sono ingiu-
riati e benedicono; sono
maltrattati ed onorano. 16.
Facendo del bene vengo-
no puniti come malfattori;
condannati gioiscono come
se ricevessero la vita. 17.
Dai giudei sono combattuti
come stranieri, e dai greci
perseguitati, e coloro che
li odiano non saprebbero
dire il motivo dell’odio.

Cap. VI 1. A dirla in breve,
come ¢ l'anima nel corpo,
cosi nel mondo sono i cri-
stiani. 2. L’anima e diffusa
in tutte le parti del corpo e
i cristiani nelle citta della
terra. 3. L’anima abita nel
corpo, ma non ¢ del cor-
po; i cristiani abitano nel
mondo, ma non sono del
mondo. L’anima invisibi-
le e racchiusa in un corpo
visibile; i cristiani si vedo-
no nel mondo, ma la loro
religione & invisibile” (Di-
daché, Prima lettera di Cle-
mente ai Corinzi, A Diogne-
to - Citta Nuova - 2008)).

12. Cipriano, De Eccl.
Cath. unitate, 4-5; ¢f Ep
73,11; Circa la maternita
della Chiesa si e arrivati
ad esprimerla anche in un
simbolo battesimale del
IIT sec.: “credo in Spiri-
tum Sanctum, in sanctam
matrem Ecclesiam”™: K.
DELAHAIE, Per un rinno-
vamento della pastorale.
La comunita, madre dei
credenti negli scritti dei Pa-
dri dei primi tre secoli, Bari
1974, 73, nota 6.

titolo di autorita, qualificandola come mater et
magistra et domina. Ma fino ad allora della Chiesa
si ha una visione globale come portatrice di salvez-
za e generatrice dell'uomo nuovo, grazie alla Paro-
la di Dio che suscita la fede e alla celebrazione dei
sacramenti. Essa & imprescindibile per la salvezza,
tanto da essere prefigurata fin dall'inizio della cre-
azione. Per questo i Padri parlano di Ecclesia ab
Abel, per mettere in evidenza che il disegno salvi-
fico di Dio abbraccia tutta 'umanita, costituita dai
giusti come Abele. Quest'immagine della materni-
ta della Chiesa ¢ basata su testi NT come Gal 4, 25-
28; 1Cor 3,1-2 e 1Ts 2,7-8. Scrive Cipriano: “Non
puo avere Dio come padre, chi non ha la Chiesa
come madre”, e ancora afferma che se la chiesa e
sposa di Cristo, essa “riceve tutti i poteri dal suo
sposo e Signore”. Per questo ¢ impossibile unirsi a
Cristo se non si € uniti alla sua sposa (cf Ep. 52,1);
infatti solo la Chiesa puo trasmettere al credente
quella vita che essa riceve dalla sua unione spon-
sale con Cristo (cfEp. 71,1); la chiesa ¢ madre vera
perché possiede il “sinum salutis” (¢f Ep. 59,13,
ecc.).?

5) La Chiesa vive nella carita, nella pace e nella
concordia tra le Chiese locali dove deve regnare la
fraternitas.”® In essa vige la solidarieta nella Chie-
sa locale, stretta attorno al suo vescovo,™ da cui
Iidea di episcopato uno, unico e indivisibile.
“Come Gesu Cristo segue il Padre, seguite tutti il vescovo
e i presbiteri come gli apostoli, venerate i diaconi come la
legge di Dio. Nessuno senza il vescovo faccia qualche cosa
che concerne la Chiesa. Sia ritenuta valida I'Eucaristia che

¢ presieduta dal Vescovo o da chi ¢ da lui delegato. Dove

ce il vescovo, la sia la comunita, come dove ¢ Gesu Cristo

ivi & la Chiesa cattolica’!®

6) Lapostolicita e la successione apostolica sono la
garanzia del collegamento al proprio fondamento,
levento di Gesu.

12. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



La prima volta ¢ affermata da Clemente Romano

che scrive al capitolo42 nella Lettera ai Corinti (96
d.C.):

“Essi (gli apostoli) predicavano nelle campagne e nelle cit-
ta e stabilivano le loro primizie, tramite il discernimento
per mezzo dello Spirito, come vescovi e diaconi di coloro
che giungevano alla fede ... Gli apostoli insediarono coloro
di cui abbiamo sopra parlato e stabilirono come regola
che, dopo la morte di questi, al-tri uomini provati suc-
cedessero loro, nella loro funzione ... con l'approvazione
di tutta l'ecclesia”

In seguito Ireneo di Lione afferma che la fisiono-
mia della Chiesa ha la sua garanzia nella testimo-
nianza apostolica e, nel caso sorgano divergenze
di interpretazione della Scrittura, occorre fare
riferimento alla Tradizione apostolica che ha nel
ministero degli episcopi un sicuro criterio di di-
scernimento: e mediante la loro “successione” che
la Tradizione vera viene custodita (Adv. Haer.III,
3, 1-4). Cosi si fa strada il tema della collegialita
dellepiscopato, espressa nella comunione con la
sede romana, con la prassi dei sinodi locali e con-
cili regionali; attraverso le “lettere di comunione”
e la prassi della “recezione” delle decisioni in Chie-
se sorelle.

7) Il vescovo di Roma. Anche se nei primi secoli
l'accento cade sulla Chiesa romana per la gloriosa
testimonianza dei suoi martiri, che rimasero fermi
nella Tradizione apostolica, il vescovo di Roma e
colui che presiede alla carita nella universa Eccle-
sia: ¢ un elemento strutturale della Chiesa. Dal V
secolo in poi i vescovi di Roma (a cui gia Ignazio
riconosceva il ministero della presidenza alla ca-
rita, altro nome per indicare la cattolicita) riven-
dicano in modo storicamente pilt documentato il
loro ufficio di primus inter pares nel magistero e
nella giurisdizione (c¢f papa Leone Magno e il suo
Tomus ad Flavianum '°): “entro la rete delle chiese
che sono in comunione tra loro e da cui ¢ costituita

13. Y. CONGAR, Dalla co-
munione delle chiese a una
ecclesiologia della chiesa
universale, in Y. CONGAR —
B. D. Duruy, Lepiscopato
e la chiesa universale, Pao-
line, Roma 1965, 279-289.

14. IGNAZIO DI ANTIOCIA,
Smirn 8, 1.

15. “[La chiesa ¢] popolo
adunato intorno al vesco-
vo, gregge che aderisce al
suo pastore, percio biso-
gna capire che il vescovo ¢
nella chiesa e la chiesa nel
vescovo e che se qualcuno
non ¢ col vescovo, non ¢&
nella chiesa”: CrpriaNo,
Ep. 66,8, 5.

16. E’ la Lettera che Papa
Leone Magno ha scritto
(449) al patriarca Flaviano
di Costantinopoli, pren-
dendo posizione contro il
monofisimo di Eutiche, e
sostenendo le due nature,
divina e umana, nell’'unica
persona di Gesu. La lettera
fu acclamata al Concilio
di Calcedonia (451) come
espressione della fede uni-
versale.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia  13.



17. J. RATZINGER, Il nuovo
popolo di Dio, Queriniana
BTC 7, 1969-1971, p.232.
18. Dottrina agostiniana
del Corpo Mistico di Cristo,
dove Cristo ¢ il Capo (la
testa) e la Chiesa, compo-
sta da tutti i credenti, ne ¢
il Corpo, un’unita insepa-
rabile fondata sulla carita,
che permette a Cristo di
soffrire con i suoi membri
anche sulla terra. Questa
visione, derivata da Paolo
(1 Cor 12, 27), che vede
Cristo presente nella Chie-
sa pellegrina, condividen-
do gioie e dolori, e realizza
una perfetta identificazio-
ne tra il Capo celeste e il
suo Corpo terreno (En in
Ps. 90, 21; Serm. 341, 1;
Serm. 137, 1-2).

19. H. De Lusac, Catto-
licismo, Aspetti sociali del
dogma, Opera Omnia vol.
7, Jaca book, Milano 1978,
pp. 63-65: “Corpus mysti-
cum si dice da principio
e per molto tempo del
corpo eucaristico, per
opposizione al Corpus
Christi quod est ecclesia,
il quale era per eccellen-
za il verum corpus. Non
era infatti pit naturale
chiamare “mistico” quel
corpo la cui presen-
za nascosta era dovuta
alla preghiera mistica e
che era ricevuto in un
banchetto mistico? ... I
rapporti tra corpo fisico
di Cristo e il suo corpo
mistico caddero in om-
bra, perdendone il sen-
so per lenta atrofia. Ma
per gli antichi tra queste
due accezioni della pa-

l'unica chiesa di Dio, c® un punto fisso obbligato-
rio, la “sede romana”, su cui deve orientarsi 'unita
della fede e della Communio..”. \”

8) Progressivamente si possono rilevare due di-
verse accentuazioni ecclesiologiche in Oriente e
in Occidente. Lecclesiologia greca ha una visione
piu “misterica” e vede la Chiesa come la realizza-
zione nella “divinizzazione dei credenti’, in quanto
attraverso i sacramenti, che essa celebra, si attua
il disegno di Dio di attrarre gli uomini nella sua
vita divina. Il principio causale di questo divenire
¢ lo Spirito Santo che santifica le anime e le lega a
Cristo. In questa ecclesiologia la gerarchia ¢ letta
come “la visibilita del mistero™ essa si esprime so-
prattutto nella liturgia e nella catechesi.
Lecclesiologia latina invece sottolinea prevalente-
mente “il carattere istituzionale” della Chiesa e, in
questo, gioca un ruolo non indifferente il pensiero
di santAgostino. Nei suoi scritti ricorrono i con-
cetti di Corpus Christi ** per indicare il mistero
dell'unita che lega Cristo e la Chiesa (detta: Chri-
stus totus) e, nello stesso tempo, di civitas Dei che
¢ il grande disegno di Dio di radunare i giusti da
Abele fino alla fine del mondo. Il termine populus
Dei evidenza il carattere peregrinante della Chiesa
“tra le persecuzioni del mondo e le consolazioni
di Dio” (cf De civitate Dei, XVIII, 51; Sermo 45 e
341), ma anche quello di essere un “corpus for-
mato di santi e peccatori. In Agostino dunque vi e
uno scivolamento dall'idea misterica della Chiesa
a quella di Chiesa come corpo organizzato e, quin-
di, come istituzione.

3. ECCLESIOLOGIA IN EPOCA MEDIEVALE

I teologi del Medioevo (fino alla Scolastica com-
presa, XIII sec.) non svilupparono un trattato
indipendente sulla Chiesa (anche Tommaso d’A-

14. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



quino non ha un trattato di ecclesiologia, ma ne
parla nellambito della trattazione del mistero di
Cristo nella Summa Teologica). Per questi teolo-
gi la Chiesa costituisce la struttura architettonica
nella quale, attraverso i sacramenti, si manifesta
il mistero di Dio. E percio la Chiesa ¢ compresa
come la comunione che partecipa al Mistero trini-
tario, realizzando I'immagine di Dio in noi ( come
“divinizzazione” direbbero i Padri greci), per mez-
zo dell'Incarnazione e della Redenzione di Cristo,
riattualizzate in chiave sacramentale. Il pensiero
dominante ¢ il seguente: attraverso il suo corpo sa-
cramentale Cristo trae a sé i cristiani che formano
Punita mistica del suo corpo.

1. Qui, pero, in questepoca avviene uno sposta-
mento di vocabolario che offusca loriginario pen-
siero ecclesiologico, come fa notare H. De Lubac.?”
All'epoca delle controversie eucaristiche a partire
dal IX secolo culminate con Berengario di Tours,*
ce un cambiamento di espressione: il termine Cor-
pus (verum) Christi che, a partire da Paolo indica
sempre la Chiesa, lentamente passa a significare
“il corpo reale di Cristo nelleucaristia’, mentre la
Chiesa viene designata con il termine corpus my-
sticum (= sacramentale) Christi. Questo sposta-
mento toglie realismo al mistero dell’'unita visibile
dei credenti e induce a pensare la Chiesa in termini
piu spiritualizzanti.

2. Un altro aspetto caratteristico della teologia me-
dioevale € che Tommaso dAquino elabora unec-
clesiologia in cui Cristo ¢ il Capo della Chiesa che
¢ il suo Corpo. La realta della Chiesa ¢ effetto della
gratia Capitis per mezzo dei sacramenti della fede.

3. Gli autori scolastici di questo periodo legano
fortemente il tema della Chiesa alla cristologia ed
elaborano una visione sacramentale della Chiesa:

rola corpo non cera una
vaga analogia estrinseca.
Per essi cera un’identita
profonda tra il mistero
della presenza reale e
quella del corpo mistico
(la Chiesa). Quando con
santAgostino sentivano
Cristo dir loro: “Io sono
il tuo nutrimento, ma
invece di cambiarMi in
te, tu sarai trasformato
in Me” comprendeva-
no senza esitazione che
ricevendo  I'Eucaristia
sarebbero maggiormente
incorporati alla Chiesa,
come scrive per esempio
Rabano Mauro: “E’ per
noi una necessita assum-
ere il corpo e il sangue di
Cristo per restare uniti
a Lui ed essere membra
del suo corpo .. Come
infatti cio che mangiamo
e beviamo si trasforma
in noi cosi anche noi ci
trasformiamo nel Cor-
po di Cristo (la Chiesa)
quando con obbedienza
e piamente assumiamo il
suo (sangue) ..”(R. Mau-
RO, De clericorum instituti-
one, L. 1, ¢. 31 (PL 107,
317-3189).

Prima che le vicissitu-
dini della terminologia,
in cui i due attributi di
“mysticum” e “verum”
prendessero il posto
Puno dellaltro, il primo
dei due misteri, quello
della presenza reale, ap-
pare con minore risalto.
Ancora Bossuet nel 1600
annotava:  “Chiunque

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia  15.



ha lo spirito della carita
e della comunicazione
cristiana intende bene
cio che voglio dire:
Gesu Cristo ci porta in
se stesso; noi siamo, se
posso dirlo, il suo cor-
po piu del suo stesso
corpo ... cio che accade
nel suo corpo divino
(eucaristia) ¢ cio che
deve compiersi in noi”
(B. BOSSUET, Sermon sur la
nécéssité des souffrances, in
Histoire des Variations,
L.4.C.12).

20. Nel 1047 Berengario
(998-1088) entrd polemica
con Lanfranco di Canter-
bury, abate del monastero
di Le Bec in Normandia
e futuro arcivescovo di
Canterbury, sulla natura
dell’Eucaristia. Per Beren-
gario non avviene realmen-
te alcuna trasformazione,
ma il pane e il vino sono
solo simboli del corpo e
del sangue di Cristo; per
Lanfranco, invece, il pane
e il vino sono realmente
corpo e sangue di Cristo.
Denunciato da Lanfranco,
Berengario ¢ imprigionato
e poi condannato nel con-
cilio di Vercelli del 1050 e
di Parigi del 1051. Beren-
gario allora ritrattd. Nel
1215, nel IV Concilio Late-
rano, la transustanziazione
divenne dogma della fede.

come il Verbo divino sulla terra si serviva delluma-
nita assunta come segno e strumento per comuni-
care se stesso, cosi il Cristo glorificato e Mediatore
unico davanti al Padre, per continuare ad incon-
trarsi con gli uomini e offrire loro la salvezza,
continua la medesima economia d’incarnazione,
assumendo la Chiesa con i suoi segni sacramentali
e le persone concrete come mediazione umana. In
altre parole, gli Scolastici giustificano lesistenza e
necessita della Chiesa, intesa come la mediazione
umana del Cristo glorioso, che continua a rivelarsi
e a donarsi proprio attraverso la sua Chiesa.

In questa ecclesiologia, fortemente dipendente
dalla cristologia, assume un posto centrale la no-
zione biblica di “corpo di Cristo’, dove corpo é in-
teso nel senso di strumento visibile del Verbo e dove
occupano un posto superiore nella chiesa coloro
che per il sacramento dell’Ordine hanno ricevuto
la potestas, cioe lesercizio dellautorita nella Chie-
sa: questa autorita ¢ mediatrice dellopera di Cristo
per tutti gli altri fedeli (nel linguaggio scolastico si
parla di gratia capitis).

Il punto debole di questa ecclesiologia ¢ che man-
ca il riferimento allazione dello Spirito Santo con
la conseguenza di trascurarne l'aspetto carismati-
co. Nel contempo si accentuano a) gli aspetti istitu-
zionali della Chiesa (ossia il giusto ordinamento,
la professione ortodossa della fede, la retta ammi-
nistrazione dei sacramenti, lopera della gerarchia
verso gli altri fedeli) e b) nell'unica Chiesa si di-
stinguono due componenti sociali distinte e quasi
separate: la Ecclesia docens e la Ecclesia discens,
trascurando e obnubilando l'aspetto di comunione
ecclesiale che fu cosi centrale invece nelle riflessio-
ni dei Padri della Chiesa e ancor piu nella prassi
ecclesiale dei primi secoli. Questa visione deter-
mino la dottrina ecclesiologica fino alla vigilia del
Concilio Vaticano II.

16. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



4. COME SI GIUNSE ALLA COSTITUZIONE DEI
CHIESA E COME SI SVILUPPARONO FINO AL XIX SECOLO %!

PRIMI TRATTATI SULLA

Finché nel Medioe-
vo vi fu una pacifica
e stretta compenetra-
zione tra chiesa e so-
cieta cristiana (Chri-
stianitas), non sembro
necessario  spiegare
apertamente lidentita
della Chiesa, perché
il concetto era imme-
diatamente  secondo
il pensiero patristico.
Quando pero sorsero
scontri tra potere re-
ligioso e quello civile
22 [come ad esempio
Gregorio VII con En-
rico IV (pontificato
1073-1085, c¢f Dictatus
papae *; Innocenzo
III (pontificato 1198-
1216);* e Bonifacio
VIII: 1294-1303 con le
questioni della giuri-
sdizione e del conflitto
di potere*], preval-
se latteggiamento di
difesa delle strutture
e dei compiti propri
della Chiesa, contro
le ingerenze del potere
civile-temporale.

1. Per la genesi del
Trattato ecclesiologi-
co bisogna tenere in

21. M.J. Le GuiLrou, La co-
stituzione del Trattato sul-
la Chiesa, in Sacramentum
Mundi, Enciclopedia teologi-
ca III, a cura di K. RANHER,
Morecelliana, Brescia 1975,
pp. 402-408.

22. Con la riforma carolingia
si arrivo in breve tempo ad
una vera simbiosi della Chie-
sa e dello Stato. La feudaliz-
zazione della chiesa imperia-
le e la concezione teocratica
del potere cancellarono com-
pletamente i confini tra stato
e chiesa. L’imperatore suben-
tro al potere dei papi che nel
saeculum obscurum (X-XI
sec.) erano diventati insigni-
ficanti. Nella lotta per le in-
vestiture il papato, rinnovato
dalla riforma gregoriana (sec.
XI, di cui Gregorio VII fu il
principale protagonista), do-
veva riconquistare la liberta
della Chiesa che era minac-
ciata soprattutto dalla inve-
stitura dei laici (concordato
di Worms, 1122, che sanci la
fine per la lotta per le investi-
ture fra 'imperatore Enrico V
di Franconia e il papa Calli-
sto II, per cui spettava solo al
papa la nomina dei vescovi).
Le successive lotte per il po-
tere tra imperium e sacerdo-
tium dovevano tendere di per
sé al ripristino del giusto rap-
porto tra i due poteri (duali-
smo politico d’Occidente); in
realta invece si combatté per
avere la supremazia. Sotto
Innocenzo IIT (1198-1216), il
papato aveva la guida incon-
trastata dell'Occidente cri-
stiano. Ma quando il casato
degli Hohenstaufen (cf Fede-
rico Barbarossa) si estinsero

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia

come imperatori del Sacro
romano Impero (1268) fini
anche la posizione egemoni-
ca del papato; e verso il 1300
- con la vicenda di Filippo
il Bello e Bonifacio VIII - fu
sottoposto allo stato naziona-
le di Fran-cia.

23. Con il Dictatus Papae
(1075) rivendico la superio-
rita dell’istituto pontificio su
tutti i sovrani laici, impera-
tore incluso. In questo testo
il papa si arrogava anche il
diritto di deporre qualunque
sovrano. Gia aveva espressa-
mente vietato ai laici di poter
investire qualunque ecclesia-
stico, pena la scomunica. I
rapporto tra Stato e Chiesa
era completamente capovol-
to: non era piu 'imperatore
ad approvare la nomina del
papa, ma era il papa a con-
ferire all'imperatore il suo
potere ed, eventualmente, a
revocarlo.

24. Nel decreto Venerabilem
del 1202, Innocenzo III ra-
tifico le relazioni tra Impero
e Papato. I punti principali
del decreto erano: i principi
dell'Impero potevano elegge-
re liberamente il loro re, ma
il diritto di decidere se il re
fosse degno della corona im-
periale apparteneva al papa;
in caso di doppia elezione,
i principi elettori dovevano
chiedere al papa di fare da
mediatore o di pronunciarsi
in favore di uno o dell’altro
pretendente. Questo diritto
derivava dall’atto d’incorona-
zione di Carlo Magno com-
piuto da Leone III.

25. La bolla Ausculta fili
(1301) & una sintesi della dot-

17.



trina teocratica di Bonifa-
cio VIII, in base alla quale
la supremazia del pontefi-
ce non era limitata al solo
potere spirituale, ma do-
veva essere estesa anche al
potere temporale. Filippo
il Bello reagi a questa bolla
con la convocazione degli
Stati Generali di Francia
in cui propose un conci-
lio per la destituzione di
Bonifacio VIIIL Il Nogaret,
consigliere di Stato del re
di Francia, e Sciarra Co-
lonna, organizzarono una
congiura contro Bonifacio
rifugiatosi ad Anagni (sua
citta natale), cui aderiro-
no parte della borghesia di
Anagni e molti componen-
ti del Collegio cardinali-
zio; riuscirono a catturare
il papa dopo un assalto al
palazzo pontificio e per
tre giorni Bonifacio resto
nelle mani dei due congiu-
rati, che non risparmiaro-
no ingiurie alla persona
del pontefice (I'episodio
¢ noto come lo schiaffo di
Anagni).

26. L’autocefalia rappre-
senta lo status di una
Chiesa il cui capo non ri-
conosce alcuna autorita
religiosa al di sopra di sé.

27. La scena ¢ domina-
ta da autori non teologi,
ma canonisti, interessati
percio pitt al diritto che al
mistero della Chiesa. Sono
Giacomo da Viterbo che
nel 1301-1302 scrive il De
regimine christiano nel
contesto della lotta fra il
Papa e I'Imperatore; Egi-
dio Romano che nel 1301
compone il De ecclesiastica
potestate sive Summi Ponti-
fici auctoritate; infine il De
potestate regia et papali di

conto anche altri fattori come le crisi tra il clero
secolare e l'avvento degli ordini mendicanti fon-
dati in questepoca; la questione del primato della
Chiesa locale o della Chiesa universale; i rappor-
ti tra papato ed episcopato con laffermarsi di tesi
conciliariste. Nei confronti dell'Oriente cristiano
poi, con il quale si era consumata la separazione
con lo scambio di scomuniche nel 1054, sorgeva
la questione di giustificare la Chiesa romana come
dotata di unautorita ecumenica suprema, legata
ai successori di san Pietro (in Oriente prevalse il
principio dellautonomia e dell'autocefalia® circa il
rapporto tra le Chiese apostoliche).

2. In questa situazione di grandi conflitti e di con-
fusione fu la scienza canonistica ad essere chiama-
ta in causa, mentre la teologia si limitava spesso a
sistematizzare i dati canonici. Contro il potere ci-
vile, si insistette particolarmente sugli aspetti isti-
tuzionali della Chiesa: sulla sua autorita ricevuta
da Cristo, sulla sua liberta interna e indipendenza
di decisione (per esempio nelle nomine dei vesco-
vi, nella fondazione di benefici, nella scelta del
Papa, nel sostegno agli ordini religiosi). Per con-
durre questa giustificazione della Chiesa, la cano-
nistica assunse il concetto di “societas” per insistere
sugli aspetti visibili. Dunque, poiché I'unita della
Chiesa veniva concepita ad immagine della civitas
o del regnum, si introducono categorie sociologiche
e giuridiche nel linguaggio ecclesiologico. Questo ¢
il motivo centrale per cui l'ecclesiologia nasce pro-
fondamente segnata dal problema istituzionale.

3. Infine vanno ricordate le eresie spiritualistiche
e dualistiche del XII secolo (valdesi e albigesi) che
avevano sviluppato una forte critica della Chiesa
per i suoi interessi mondani e il suo potere politico
e avevano messo in discussione le mediazioni ec-
clesiastiche (tema del papa come “Anticristo” pre-

18. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



sente fin dal XII secolo e ripreso da Lutero; rifiuto
del sacerdozio gerarchico da parte dei valdesi che
raggiunse il suo culmine durante la Riforma

4. Tutto questo in Europa porto a evidenziare lau-
torita suprema e la sacra potesta del Vescovo di
Roma, vero successore di Pietro e quindi partecipe
del suo primato. In tal modo la Chiesa romana si
penso come la Chiesa intera: essa ¢ Ecclesia uni-
versalis, Ecclesia mater, fons, origo, cardo, funda-
mentum, basis; ed il solo Papa e vicarius Christi.
La costituzione della chiesa come comunita sotto
la potestas del successore di Pietro, fondata sulla
soliditas del princeps apostolorum diventa dottrina
dogmatica. Ne fanno fede i primi trattati intitolati:
De Ecclesia catholica romana e De primatu Roma-
nae Ecclesiae.

5. In opposizione a queste tesi va ricordato lo spiri-
tualismo di Hus (1369-1414) e di Wyclif, che porta
ad una relativizzazione della realta ecclesiastica e
sociale del cristianesimo, depotenziando l'apparte-
nenza allorganismo visibile e storico della Chiesa,
che da queste correnti spiritualiste € vista come
“comunita della carita, animata dallo Spirito” (for-
se alla base sta anche il pensiero sullo Spirito Santo
del calabrese Gioacchino da Fiore).

Nello stesso tempo, lo svilupparsi delle idee conci-
liariste che interpretavano la definizione di Chiesa
come “congregatio fidelium” genero per contrap-
posizione la composizione di grandi opere a dife-
sa della Chiesa come istituzione, come quella del
card. Giovanni de Torquemada, Summa de Eccle-
sia (1436): un testo che fece scuola per 150 anni.
Fortemente preoccupato di difendere la visibilita
della Chiesa, Torquemada fece in questopera una
sintesi del problema istituzionale, centrando tut-
to sulla difesa del primato papale come strumento
attuale con cui il Cristo celeste guida e vivifica la

Giovanni da Parigi. I titoli
stessi fanno comprendere
che il taglio canonista e
apologetico della tratta-
zione sulla Chiesa era isti-
tuzionale e il tema dell’au-
torita era praticamente
lessenza della riflessione
ecclesiologica.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia ~ 19.



28. R. BELLARMINO, Dispu-
tationes de controversiis
christianae fidei adversus
huius temporis haereticos
(1586-1593),  Ingolstadt
1601.

29. H. Fries, Mutamenti
dell'immagine della Chiesa
ed evoluzione storico-dog-
matica, in Mysterium Sa-
lutis VII, Queriniana, Bre-
scia 1972, pp. 303-304.

30. B. GHERARDINI, La
Chiesa nella storia della
teologia protestante, Borla,
Torino 1969.

31. M.]. L GuiLLou, La
costituzione del Trattato
sulla Chiesa, ... o.c. pp. 404-
405.

32. Y. CONGAR, L’glise de
saint-Augustin a Pépoque
moderne, Paris 1970, pp.
382-383.

sua Chiesa. Non stupisce allora la definizione di
Chiesa data da Roberto Bellarmino:
“La Chiesa € una comunita di uomini cosi visibile e palpa-

bile co-me la comunita del popolo romano, o il regno di
Francia, o la repubblica di Venezia’*

6. La Riforma protestante (sec. XVI) all'inizio non
era mossa dall’'intenzione di formulare una nuova
ecclesiologia, ma era fortemente centrata sul pro-
blema della “giustificazione dell'uomo”. La Rifor-
ma all’inizio conteneva solo deboli elementi eccle-
siologici. Ma in seguito - in reazione al centralismo
romano - contesto tutto il sistema delle mediazioni
ecclesiastiche: primato del papa, poteri dei vescovi
e dei sacerdoti, autorita della tradizione e del ma-
gistero, del ministero sacerdotale e dei sacramenti.
Propugno I'immagine di una “Chiesa spirituale”,
formata da coloro che accolgono la Parola di Dio
e vi aderiscono per la fede. In polemica diretta con
i teologi “controversisti” elaboro quella immagine
tipicamente protestante di Chiesa che Lutero de-
scrive come congregatio fatta non da una libera
associazione umana, ma dalla chiamata alla fede
avvenuta per la Parola. Viene percio negata ogni
struttura ministeriale gerarchica. Battesimo e san-
ta Cena, segni di riconoscimento esterno della
Chiesa, non hanno efficacia per se stessi, ma per
la fede del credente in risposta alla potenza della
Parola di Dio. Lutero rivalorizza il sacerdozio di
tutti i battezzati e deprezza quello ministeriale, ri-
ducendolo a semplice servizio alla Parola di Dio.
“Queste contestazioni avanzate dalla Riforma indussero i
teologi cattolici a mettere in primo piano la definizione di
Chiesa come realta giuridica e visibile, e in secondo pia-
no la realta della grazia. Con Roberto Bellarmino la piena
potesta papale in senso giuridico entra nella definizione
della chiesa, come il magistero entra in quella della tra-
dizione. Non si dice piu nulla sul rapporto dell’Eucaris-
tia con la Chiesa. Il trattato De ecclesia che esce da questo

periodo e teologicamente impoverito in confronto della
tradizione patristica e medioevale, poiché e praticamente

20. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



ricollegato ... alla questione del Magistero pontificio. Gli
aspetti pneumatologici, la vita del popolo di Dio, 'Euca-
ristia, la comunione tra le chiese locali sono praticamente

passate sotto silenzio”. %

Questa situazione, in buona sostanza rimase inva-

riata fino alle soglie del Vaticano II.

Si puo concludere con Congar:
“La chiesa ¢ vista e definita non come un organismo an-
imato dallo Spirito Santo, ma come una societa o piut-
tosto come unorganizzazione in cui Cristo interviene

allorigine, come fondatore, e lo Spirito Santo come ga-
ranzia dellautorita”

5. ACCENNI ALLE CONDIZIONI DELLA CHIESA TRA
IL XIX E 1L XX SECOLO *3

1’800 ¢ segnato fortemente da un atteggiamento di
difesa della Chiesa nei confronti delle nuove idee
razionaliste, avvertite come anti-cristiane e an-
ti-ecclesiali.

1. Cosl si fa cosi strada sempre piu uno spirito di
forte restaurazione che non solo riscopre il patri-
monio ereditato dal passato della Chiesa (come gli
scritti dei Padri, larte, le grandi sintesi medievali,
ecc.) e siferma a conservarlo e a copiarlo, in oppo-
sizione allo spirito del tempo, ma viene accentuato
il principio dellautorita e dell'obbedienza.

La parola che la Chiesa rivolge al mondo & quasi
esclusivamente una diagnosi degli aspetti negativi
del mondo e una condanna degli eccessi e degli er-
rori. La Chiesa stessa € concepita come baluardo e
fortezza assediata da ogni parte che deve rendersi
sempre pill compatta al suo interno. Questo atteg-
giamento segna profondamente la presenza della
Chiesa nel XIX secolo. La perdita, ad esempio,
del potere politico (difeso come condizione della
liberta necessaria del papato dalle influenze dei
governi) condusse maggiormente all'idea di una

33. H. Fries, Mutamenti
dell'immagine della Chiesa
ed evoluzione storico-dog-
matica, in MystSal VII,
322-323; A. ANTON, Lo svi-
luppo della dottrina sulla
Chiesa nella teologia dal
Vaticano I al Vaticano II,
in AA. VV., L’ecclesiologia
dal Vaticano I al Vaticano
II, La Scuola, Brescia 1973,
27-86.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia ~ 21.



34. Nell'opera “Du pape”,
pubblicato nel 1819 in
piena Restaurazione, Jo-
seph de Maistre espone
la dimensione teocratica
del suo pensiero politi-
co, sostenendo lurgente
necessita di ripristinare il
primato e la funzione uni-
versale che il papato aveva
avuto nel corso del Medio-
evo, giacché unico potere
superiore e infallibile e
unico “arbitro” in grado
di impedire alle monar-
chie stesse di degenerare
in tirannidi e di ricostru-
ire I'unita europea andata
in frantumi prima con la
Riforma protestante e poi
con la Rivoluzione france-
se. L’opera riscosse subito
un grandissimo successo,
tanto da avere cinquan-
ta ristampe nel corso del
XIX secolo. Inoltre in essa
¢ gia presentato il dogma
dell'infallibilita papale..

Chiesa assediata, in cui il papato doveva essere il
centro di unita e il garante della liberta ecclesiastica
in ogni paese. L'insistenza sul ruolo del papato fu
particolarmente forte in Francia con il movimento
dell’Ultramontanismo del militante, iniziato da F.
de Lamennais. Il risultato di una tale ecclesiolo-
gia pratica fu I'idea di una Chiesa salda e compatta
all'interno, in lotta contro errori e nemici di ogni
tempo, una Chiesa fondata sullautorita papale e
rivolta principalmente verso Roma che esercita un
forte centralismo. Questo fenomeno forma la base
storico-ecclesiologica per interpretare il concilio
Vaticano I e le controversie del Modernismo.

2. Il primo schema preparatorio del Vaticano I era
stato scritto dai teologi della Scuola romana e par-
tiva decisamente con l'idea di Chiesa come “corpo
mistico di Cristo”, prima di trattare le strutture, la
gerarchia, lorganizzazione della Chiesa. Questo
concetto era considerato dai proponenti lo sche-
ma piu biblico e piti idoneo a descrivere l'essenza
intima della Chiesa. Si tentava cosi di reintrodurre
una visione spirituale della Chiesa, meno centrata
sulle sue strutture. Lassemblea conciliare tuttavia
rifiuto questo schema ed anche la denominazione
principale di “corpo mistico di Cristo”, perché la si
riteneva una specie di metafora oscura. In questo
ebbe grande influsso Joseph de Maistre con la sua
opera Du pape (Sul papa).**

Lecclesiologia del Concilio Vaticano I, per le note
circostanze storiche, non poté essere compiuta. A
causa della guerra franco-prussiana, della caduta
di Napoleone II e l'instaurarsi della terza repub-
blica in Francia e della presa di Roma e, dell'in-
tero impianto ecclesiologico previsto, rimase solo
un capitolo, quello dedicato al primato del papa
e alla sua infallibilita, che divenne la costituzione
dogmatica “Pastor aeternus ”, approvata il 18 luglio
1870. Si e trattato evidentemente di un frutto par-

22. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



ziale e isolato dal contesto, che per quasi un secolo
attese di essere integrato dalla dottrina della col-
legialita episcopale. Durante i lavori conciliari un
ruolo forte lo ebbe la corrente ultramontanista che
spinse a trovare I'unita della Chiesa attorno al suo
polo visibile, al papa visto come strumento di Cri-
sto per 'unita della sua Chiesa e per la compattez-
za e la fermezza nella verita, di fronte alle difficili
opposizioni del mondo e ai molteplici attacchi di
governi e opinione pubblica.

3. Tutto cio ha avuto come riflesso di un irrigi-
dimento dellecclesiologia attorno all'idea della
Chiesa come “societas” e ancor pill come “societas
perfecta’, nel senso che essa ha tutti i mezzi suffi-
cienti per realizzare i propri fini. Il protestantesimo
liberale e il modernismo obbligarono la teologia a
trincerarsi ancor pitt su posizioni apologetiche e ad
insistere sulla fondazione da parte di Cristo di una
societas visibile, gerarchizzata, costituita giuridica-
mente. Alcuni tentativi nel XVIII secolo di pensare
misticamente la Chiesa non riuscirono ad incidere
sul trattato della Chiesa, che rimase ancorato alla
visione giuridica e apologetica. Vi ¢ la linea che
parte da J. A. Mohler * e la scuola di Tubinga e
passa per la Scuola Romana e, attraverso lo svilup-
po liturgico, arriva alla visione della Chiesa come
“Corpo mistico’, ma in realta non riesce a dare for-
ma nuova al trattato di ecclesiologia.

4. Nel secolo XX Tlecclesiologia ha assunto una
nuova forma, a cavallo tra le due guerre mondiali,
nella teologia del Corpo Mistico, attraverso lope-
ra di E. Mersch SJ.** Lenciclica Mystici Corporis
di Pio XII, del 1943, ne ha consacrato il valore ed
esposto le linee fondamentali, riportando la rifles-
sione sulla Chiesa ai suoi temi di fondo: il mistero
della grazia, l'azione dello Spirito, I'unione intima
con Cristo. Lenciclica rappresenta il coronamento

35. J. A. MOLLER, L’unita
della Chiesa o il principio
del cattolicesimo (1825) e
Simbolica, Esposizione del-
le antitesi dogmatiche tra
cattolici e protestanti secon-
do i loro scritti confessionali
pubblici (1845).

36. E. MERSCH SJ, Le corps
mystique du Christ, 1-1I,
Louvain 1933; S. Tromp,
Corpus Christi quod est
ecclesia, Roma 1946 (P.
Sebastiano Tromp avra
un ruolo di primo piano
nella stesura della Mysti-
ci Corporis); J. ANGER, La
doctrine du Corps mystique
de Jésus Christ d’apres les
principes de la théologie de
saint Thomas, Paris 1929;
F. JURGENMEIER, Der My-
stisch Leib Christi, Pader-
born 1935.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia ~ 23.



del rinnovamento ecclesiologico promosso dalla Scuola
Romana e l'anello di congiunzione tra le visioni ecclesiolo-
giche del Vaticano I e del Vaticano II.

Con I'immagine del corpo mistico, Pio XII intendeva ela-
borare unecclesiologia cristocentrica (Cristo ¢ il capo del
corpo) e pneumatica (lo Spirito ne ¢ 'anima), affermando
la natura “teandrica” della Chiesa nell'unita indissolubile
delle componenti visibile (umana e societaria) e invisi-
bile (divina e misterica). In questa impostazione pero il
corpo mistico si identifica sic et simpliciter con la Chiesa
cattolica romana; anche se si accenna alla possibilita di
appartenere a questa Chiesa con una specie di desiderio
inconsapevole, senza esserne membri visibili, come il
caso di tanti cristiani in buona fede che appartengono alle
Chiese separate.

Alla fine pero se pure si e fatto un passo avanti, non vi e
stato un ancora un vero rinnovamento, poiché l'imma-
gine del corpo veniva utilizzata ancora e soprattutto per
sostenere il senso dell'impianto gerarchico della Chiesa a
partire dalla differente funzione che hanno i diversi organi
nel corpo umano, piuttosto che nella valenza di una comu-
nione fra i credenti. Il riserbo sul tema della Chiesa come
“comunita/comunione” era dato dall’'uso (sotto il termine
di “congregatio”) che ne facevano i fratelli protestanti.

5.1l risveglio pero della vita ecclesiale (si pensi al grande
sviluppo dellAzione Cattolica in Italia fra le due guerre
o alla FUCI) porto ad una maggiore attenzione verso la
dimensione comunitaria della Chiesa. Essa come corpo
mistico di Cristo ¢ comunione, una cosa sola con Lui, e
in Lui ¢ comunione con il Padre e il Figlio e lo Spirito
Santo: dunque e una ‘comunione verticale’, ininterrotta,
di amore e di vita, che scorre in noi dalla Trinita attraverso
il Cristo crocifisso risorto. Questa comunione verticale, da
Dio Trinita a noi, provoca una coscienza fortissima della
comunione orizzontale, cioe quella che lega le molteplici
membra del corpo mistico tra loro, perché partecipi del-
la stessa vita divina e dello stesso dono di unita dall’Alto.
Questo concetto di comunita doveva portare a mettere in

24. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



primo piano soprattutto gli aspetti che rendono i
cristiani uguali di fronte a Dio: la fede, la grazia, la
chiamata, il battesimo, la missione.

6. UEVENTO DEL VATICANO II

In questo clima ecclesiologico, preparatorio dei
documenti del Vatica no II, emerse unautentica
“teologia del laicato”,”” inteso come protagonista
attivo della missione della Chiesa e non piu solo
obbediente ascoltatore della gerarchia. Questa ¢
anche la prospettiva del concilio Vaticano II che
“e stato un concilio della Chiesa sulla Chiesa. Un
concilio dove i temi ecclesiologici furono affronta-
ti con maggior ampiezza e complessita che in ogni

altro concilio”?®

1. Per la prima volta la Chiesa si ¢ manifestata
come Chiesa a respiro “mondiale”, come chie-
sa che ha inteso “dialogare” con le altre chiese e
comunita cristiane, con le altre religioni e con la
societa moderna * e come chiesa pervasa di “otti-
mismo salvifico universale” * per cui ogni uomo
puo venire a contatto nel modo che Dio conosce
col mistero pasquale (¢f GS 22)."

Il Concilio Vaticano II ha voluto in particolare
nella costituzione sulla Chiesa mettere in rilievo cio
che unisce tutti i cristiani prima di ogni gerarchia,
di ogni ministero o funzione specifica. Cosi nel-
la lunga redazione della Lumen gentium, i padri
conciliari vollero: a) che il capitolo sul “popolo di
Dio” precedesse quello sulla gerarchia (in tal modo
risulta evidente che la chiesa comprende tutti i bat-
tezzati al cui interno si potranno poi distinguere
ministeri e carismi); b) che venisse recuperato il
tema del sacerdozio comune dei fedeli e c) che ve-
nissero chiariti la dignita e i compiti specifici dei
laici nella Chiesa e nel mondo.

37. J. Y. CONGAR, Jalons
pour une théologie du lai-
cat, Cerf, Paris, 1953.

38. K. RANHER, Nuovi Sag-
gi I11, Paoline, Roma 1969,
397; O.H. PescH, 1l Conci-
lio Vaticano secondo. Prei-
storia, svolgimento, risul-
tati, storia post-conciliare,
Queriniana, Brescia 2005.

39. K. RANHER, Nuovi Sag-
gi 111, Paoline, Roma 1969,
397; anche Paoro VI, Ec-
clesiam suam (1964) n. 67.

40. K. RANHER, Nuovi Sag-
gi III, Paoline, Roma 1969,
377.

41. “In realtd solamen-
te nel mistero del Verbo
incarnato trova vera luce
il mistero dell'uomo.

Cristo proprio rivelando il
mistero del Padre e del suo
amore svela anche piena-
mente 'uomo a se stesso
e gli manifesta la sua al-
tissima vocazione. ... Con
lincarnazione il Figlio
di Dio si € unito in certo
modo ad ogni uomo. Ha
lavorato con mani d’'uomo,
ha pensato con intelligen-
za d’'uomo, ha agito con
volonta d’'uomo ha amato
con cuore d’uomo. Na-
scendo da Maria vergine,
egli si ¢ fatto veramente
uno di noi, in tutto simile
a noi fuorché il peccato ...
in lui Dio ci ha riconciliati
con se stesso e tra noi e ci

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia ~ 25.



ha strappati dalla schiavitu
del diavolo e del peccato;
cosi che ognuno di noi puo
dire con I'Apostolo: il Fi-
glio di Dio « mi ha amato
e ha sacrificato se stesso
per me» (Gal2,20). La vita
e la morte vengono santi-
ficate e acquistano nuovo
significato. ... E cio vale
non solamente per i cri-
stiani, ma anche per tutti
gli uomini di buona vo-
lonta, nel cui cuore lavora
invisibilmente la grazia.
Cristo, infatti, € morto per
tutti e la vocazione ultima
dell’'uvomo e effettivamen-
te una sola, quella divina;
percio dobbiamo ritenere
che lo Spirito Santo dia a
tutti la possibilita di veni-
re associati, nel modo che
Dio conosce, al mistero
pasquale” (GS 22).

42. Erasuddiviso in 11 ca-
pitoli di cui riporto i titoli,
che da soli mostrano I'im-
postazione apologetico-i-
stituzionale: 1. La natura
della Chiesa militante; 2.
I membri della chiesa e
la necessita salvifica del-
la chiesa; 3. L’episcopato
quale sommo grado del
sacramento dell’ordine e
il sacerdozio; 4. I vescovi
residenziali; 5. Gli stati di
perfezione evangelica; 6. I
laici; 7. 11 magistero della
chiesa; 8. Autorita e ob-
bedienza nella chiesa; 9. I
rapporti tra chiesa e stato e
la tolleranza religiosa; 10.
La necessita di annunciare
il vangelo a tutti i popoli e
in tutto il mondo; 11. Le-
cumenismo.

43. G. PHILIPS defini que-
sta costituzione conciliare:
“la pietra angolare di tutti
i decreti pubblicati” (G.

2. immagine di popolo di Dio ¢ stato messo in
primo piano per equilibrare un’interpretazione del
modello di “corpo mistico’, che fosse troppo gerar-
chizzata e centrata sullopposizione strutture-fedeli
o capo-corpo. Il primo schema (elaborato da una
Commissione con segretario il p. Tromp della Pon-
tificia Universita Gregoriana di Roma) proposto in
aula nel novembre 1962 conteneva ancora un'impo-
stazione apologetica e istituzionale * e fu rifiutato
gia nella prima sessione; nella quale si decise altresi
che una nuova commissione (il cui segretario fu p.
Gérard Philips di Lovanio) dovesse presentare un
secondo schema, che partiva dall'idea centrale della
Chiesa intesa come mistero e come comunione.
Nelle sessioni del 1963 si discussero la questione
del ruolo dei vescovi e della loro collegialita, l'isti-
tuzione del diaconato permanente, la promozione
del laicato, e la correlazione di Maria con la Chie-
sa, quale sua figura.

3. Lo schema finale (composto di 8 capitoli) fu ap-
provato il 21 novembre 1964 con 2151 voti positivi
e quattro contrari.” Il testo, riflesso della ricezione
delle migliori istanze ecclesiologiche dell'ultimo
secolo, appare non solo il coronamento degli sfor-
zi del Concilio stesso per dare della Chiesa un'im-
magine adeguata di sé, ma anche il completamen-
to dell'opera lasciata aperta dal concilio Vaticano I.
E convinzione largamente acquisita che la Lumen
gentium rappresenti una svolta positiva nella storia
dellecclesiologia: non c® pura continuita ma nep-
pure rottura drastica con il pensiero precedente; e
momento di arrivo di un processo di maturazione
e momento di partenza per un nuovo cammino,
né predefinito, né prevedibile. L'innovazione del
Vaticano II e stata nel recupero dellautentico e
delloriginario senso della Chiesa e del suo mes-
saggio in una “riproposizione aggiornata”

26. Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia



4. 11 concilio Vaticano II rappresenta la chiusura
delleta controriformista, segnata ad extra dalla
polemica anti-protestante e anti-modernista e ad
intra dall’assetto clericale della Chiesa, e quindi la
chiusura della figura post-tridentina della Chiesa
che aveva raggiunto la sua sintesi allepoca di Pio
XII. Cio che determina a pensare in questa dire-
zione e la sorte toccata ai documenti preparato-
ri del concilio: rifiutati dallassemblea sinodale e
quindi ritirati.

5. Fedelta al concilio Vaticano II non significa fer-
marsi e irrigidirsi la dove il concilio ¢ giunto, ma
partire di la e camminare lungo la strada che esso
ha indicato e ha solo iniziato. Le indicazioni con-
ciliari operano il primato della comunione sull’i-
stituzione, la priorita dei laici nella Chiesa, la col-
legialita episcopale, la comprensione dellautorita
intesa come servizio contro le tendenze clericali e
burocratiche; lapertura ecumenica della Chiesa.
La sintesi teologica del concilio Vaticano II sulla
Chiesa, come ha affermato anche il Sinodo stra-
ordinario dei vescovi del 1985, rimane un punto
fermo perché contiene elementi fondamentali per
il futuro di ogni riflessione sulla Chiesa che ne vo-
glia davvero cogliere il cuore.**

PuiLips, La Chiesa e il suo
mistero nel concilio Vatica-
no II, Jaka Book, Milano
1989, p. 11 nota 43).

44. Un rimando utile e in-
teressante per cogliere la
portata rivoluzionaria del
Vaticano IT ¢ J. W. O’MAL-
LEY, Che cosa é successo nel
Vaticano II, Vita e Pensie-
ro, Milano 2013, in parti-
colare la conclusione pp.
297-319.

Introduzione. Quadro storico del trattato di ecclesiologia ~ 27.



Capitolo secondo
INIZIO E FONDAMENTO i
COME GESU HA VOLUTO LA SUA COMUNITA

L’inizio

Unico fra tutti i profeti e i giusti sofferenti della storia,
Gesu di Nazareth si e manifestato ai discepoli “risorto”
Non fu né un sogno, né unallucinazione, né una proiezione
idealistica. Fu “un fatto” in cui i discepoli inaspettatamente
si sono imbattuti. Da questo evento sono stati avvinti e ne
sono diventi annunciatori.

La ragione di questannuncio era che, non solo avevano
ricevuto il comando di renderlo noto, ma esso portava in
sé la speranza decisiva e definitiva per sé e per ogni uomo,
ossia la speranza del compiersi, oltre la morte, del desiderio
d’infinito ineliminabile dalla struttura intima dello spirito
umano. Non una teoria, ma un “fatto della storia” control-
labile e comunicabile, di cui essi erano stati testimoni e
di cui facevano esperienza vivendo un'esistenza di frater-
nita tra loro come aveva raccomandato Gesu: “Da questo
riconosceranno che siete miei discepoli dall'amore che vi
scambierete vicendevolmente” (Gv 13, 35)

E’ sulla base di questa esperienza che si e costituito il pri-
mo nucleo della comunita cristiana. Gli apostoli e disce-
poli hanno iniziato a proclamare Gesu Risorto e, in forza
di questo evento, hanno riscontrato attraverso i segni che
accadevano che lopera di Gesu aveva la garanzia di Dio.
Questo annuncio ¢ risuonato nella storia e ha dato origine
al cristianesimo.

A colui il cui cuore ¢ aperto, non interessa altro che di
incontrare testimoni degni di fede, dai quali possa sentire
con gioia il racconto che gli rivela la sua origine autentica
e il suo destino trasfigurato. Laccesso al racconto fonda-
tore passa per una comunita attuale di testimoni. La sua
testimonianza non si perde nella memoria inenarrabile di

28. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



un tempo che fu, ma di anello in anello risale ai
testimoni primi, nel senso che sono stati i primi ad
essere fondati da cio che testimoniano e a farne il
racconto.

“Il tempo viene ucciso dalla successione apostolica. Mediante
essa la Chiesa puo veramente dire: io stessa ho veduto Gesu
il Cristo; io stessa 'ho udito predicare; io stessa mi trovavo
sotto la croce e presso la tomba della risurrezione. Quello
che ¢ nei Vangeli ¢ il contenuto della mia stessa coscienza.
Gest vive ed opera fin dall'inizio in me. Gli Evangeli sono
lespressione dell'intelligenza che io ho di me stessa™!

1. 6. K. Apawm, II Cristo del-
la fede, Morcelliana, Bre-
scia 1964, p. 56.

Alla luce di queste prime osservazioni, la nostra ri-
flessione sulla Chiesa vuole fissarsi prima di tutto
sul fondamento e sulla sua origine, che formulia-
mo con questo interrogativo: che cosa ha pensato
Gesu Cristo della comunita che ha riunito attor-
no a sé? E’ vero che lungo i secoli la Chiesa ha
assunto le piu svariate forme, ma alla fine qual &
il criterio cui la Chiesa deve fare riferimento se
vuole rimanere fedele a se stessa?

In tale visione il Regno di Dio e la Chiesa sono in
un rapporto intrinseco come ben esprime il Con-
cilio Vaticano II, dicendo che il popolo di Dio o,
meglio, la Chiesa sono il “sacramento” del Regno
di Dio in fase di realizzazione. La realta invisibile
¢ il Regno di Dio, cioe il modo attraverso cui si
realizza il sogno di Dio di essere la casa/famiglia
dove le sue creature si sentono figli suoi (Rom 8,
16. 19): questo ¢ assolutamente inimmaginabile
dalla mente umana, ma & cio che lenergia uni-
tiva dello Spirito va operando nella storia umana
e nell'universo. Il “segno visibile” di questa realta
invisibile ¢ il popolo di Dio o la Chiesa. Per questo
il Vaticano II ha concepito la Chiesa come un “sac-
ramento fondamentale” che precede tutti i singoli
sacramenti (LG 1, 1.3.5). Per poter comprendere la
Chiesa occorre dunque assimilare una “coscienza
comunionale” quale matrice operante nella fede
del cristiano.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 29.



1. RIDUZIONI DEL MODO DI GUARDARE ALLA
CHIESA

1. Una visione idealistica o realistica della Chiesa?

1. Lesperienza della comunita cristiana e arriva-
ta sino a noi. Ci & arrivata come un torrente che
scende dalla montagna. Insieme allacqua fresca
per dissetare e irrigare la storia degli uomini, ha
portato con sé anche i detriti ed il fango che ha in-
contrato nel suo percorso. Questo fatto e scandalo-
so per molti credenti e non, soprattutto al giorno
doggi, poiché si vorrebbe una chiesa cristallina e
pura come ¢ uscita dal Vangelo.
Molti rifiutano la Chiesa per gli scandali e le in-
coerenze dei credenti. Ma fermarsi alla semplice
denuncia ¢ atteggiamento sterile. Occorre piuttos-
to chiedersi se non sia possibile contribuire a dare
alla Chiesa il volto splendente che Gesu ha tratte-
ggiato per i suoi discepoli. E’ un desiderio giusto
e da perseguire, ma occorre anche essere avvertiti
che qualunque perfezione portera sempre con sé il
segno della limitazione dell'uomo, come osservava
un acuto apologo di un padre della Chiesa:
2. Apologo dei Padri del “Un giorno, un giovane venne da un eremita e gli disse:
deserto, cit. in Prier n. 306 “Sono deluso dalla mia Chiesa e cerco una comunita
(novembre 2008) p. 20. perfetta”. Allora l'anziano lo condusse verso la sua vec-
chia cappella e gli disse: “Che cosa vedi su questi vecchi
muri?” “Muschio e erbacce, rispose il giovane sorpreso”
Vedi, continuo leremita, ciononostante Dio abita questo
luogo. Cosi e della Chiesa. Non puo essere né perfetta né
pura, perché é fatta di uomini. Anche tu sei un uomo, e

anche se scoprissi la comunita perfetta, essa non lo sara
piu dallistante in cui tu vi entrerai”. 2

2. 1l problema della Chiesa, oggi e sempre, non
e di risalire la corrente del fiume della storia per
trovarne le radici, ma piuttosto di essere oggi testi-
moni che quelle radici generano ancora oggi “vita
umana’, pienamente godibile e corrispondente

30. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



allesigenza della ragione. La pretesa della Chiesa

infatti non € di annunciare se stessa, ma di essere

il segno della Presenza salvifica di Cristo nel pre-

sente. Essa annuncia che il divino ¢ a disposizione

dell'uomo, e percio alluomo ¢ offerta la salvezza

nel presente. J. H. Newmann ha spiegato nella sua

Grammatica dellassenso:
“Il cristianesimo ¢ una realta vivente che non invecchiera
mai. Alcuni ne parlano come se fosse un fatto della storia, 3 J. H. NEWMANN, Gram-
che pesa solo indirettamente sulla vita doggi. Esso ha cer- ~ matica dellassenso, Jaca

tamente le sue radici nel passato; ma la sua forza e energia 12);(7)1(2’9 ;\/Iﬂano 1980, pp-
presente”. 3 e

E Friedrich Von Hiigel nel suo Lelemento mistico

della religione (1908) insiste:
“Una Persona e venuta, visse e amo, agi e insegno, moried 4. Citato in H. DE LuBac,
e risorto. E questa Persona continua a vivere per sempre  Cattolicismo. Gli aspetti so-
con la sua Potenza e il suo Spirito: in noi e in mezzo a  ciali del dogma, Jaca book,

noi, cosi indicibilmente ricca, cosi sublime e tuttavia cosi ~ Milano, 1978, p. 392.
familiare, cosi divinamente vicina”*

E H. De Lubac spiega che la Chiesa ha una ener-
gia di impatto sociale, non perché sia portatrice di
idee sociali rivoluzionarie come tutti i movimenti
riformatori, ma perché introduce nella societa una
dimensione che la societa umana non é capace di
produrre da sé, e cioe la dimensione del divino e
dell’eterno. Solo la coscienza delleterno restituisce
all'uomo la sua profondita. L'uomo solo sociale e
solo storico alla maniera dei rivoluzionari come
Marx generano infatti un uomo a due dimensioni,
in rapporto al mondo e agli altri, cioé un uomo
“piatto” o ristretto al mondo. La Chiesa introduce
una terza dimensione, la dimensione della tras-
cendenza, la quale non solo non impoverisce I'uo-
mo, ma lo arricchisce di spessore. Infatti, parlando
all'uomo dellal di la non lo aliena, ma lo restituisce
alla verita della sua immagine di essere fatto per
leterno e agli altri in unautentica solidarieta:

“L al di la ¢ infinitamente piu vicino dell’avvenire (procla-
mato dai movimenti rivoluzionari), infinitamente piu vici-

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 31.



no perfino di cio che chiamiamo presente. E” quell’Eterno
installato nel cuore di tutto lo sviluppo temporale che an-
ima e orienta. E’ il vero Presente senza il quale nemmeno
il presente stesso non sarebbe che polvere inafferrabile.

5. H. D Lusac, Cattolicis- Se gli uomini d'oggi sono cosi tragicamente assenti gli uni

mo. Gli aspetti sociali del agli altri, & prima di tutto perché sono assenti a se stessi,

dogma, o.c. pp. 275-276. avendo disertato quell’Eterno che solo li radica nell'essere
e permette di comunicare tra loro. Questa, dunque, ¢ la
prima funzione sociale della Chiesa”?

Insomma, nella Chiesa e attraverso la Chiesa -
questa ¢ la fede dei cristiani - passa il mistero di
Dio che in Cristo ha voluto rivelarsi assumendo la
carne (e quindi la fragilita umana). Questa com-
mistione (Dio che si da nella mediazione di una
realta umana) puo suscitare perplessita e dubbio,
ma prima di scartare l'ipotesi di poter ricevere
I'immortalita dalla grazia divina che ha voluto
“abitare tra noi” e quindi rendersi presente attra-
verso la nostra umanita di credenti, occorre essere
per lo meno prudenti e misurarsi con questo an-
nuncio: “Ecco Io sono con voi tutti i giorni fino
alla fine del mondo” (Mt 28,20).

3. Aggiungiamo che molte volte vi ¢ un atteggia-
mento scorretto nei confronti della Chiesa, poiché
molti pretendono che la Chiesa sia secondo I'im-
magine che essi se ne sono fatta. Come nessuno si
e scelto la propria madre, cosi nessuno si e scelto la
Chiesa che ha ereditato dalla storia: ciascuno piut-
tosto, se vi aderisce, ha il compito di renderla nella
sua stessa umanita la pit bella possibile. Chi dis-
degnasse di fare i conti con la Chiesa, adducendo
come scusa le sue pecche, deve essere onesto con
se stesso e riconoscere che cio che gli interessa del-
la Chiesa non e cio che essa propone e consegna
agli uomini (cioe il Cristo), ma qualche altra attesa
che egli ha in mente su di essa.

“Un cercatore doro non si fermerebbe mai davanti al fango

del letto del fiume in cui spera di trovare pepite doro. Se

cerca loro, € mosso dalla probabilita pili 0 meno grande
di trovarlo. Se desidera 'oro non si scandalizza di trovarlo

32. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



nel fango: anzi, accetta di sporcarsi le mani e faticare per 6. L. Grussani, Perché la
estrarlo. Se non vuole sporcarsi le mani non & poi cosi in-  Chiesa, 11, Jaca book, Mila-
teressato alloro, & interessato piuttosto a tenersi le mani 10 1992, p. 26.
pulite”. ©
Cio che sta a cuore alla Chiesa e loro del destino
soprannaturale dell'uvomo. Chi si ferma al fango
che accompagna l'oro e perché non gli sta a cuore
il problema che la Chiesa porta in evidenza, e cioe
il destino soprannaturale dell'uvomo. Il valore divi-
no veicolato conta di piti dello strumento con cui si
comunica. La comunicazione di Dio non si trovera
mai, a causa della legge dell'Incarnazione che Dio
ha scelto, nello stato puro e ideale. Mediante il mis-
tero dell' Incarnazione del Figlio Dio ha scelto di en-
trare a contatto con 'umano mediante la piccolezza
e la debolezza dei segni. Il regno di Dio annunciato
di Gesl infatti si manifesta attraverso segni minimi
della vita ordinaria, che pero hanno efficacia reale
non in forza della loro immagine, ma della potenza
di Dio che vi opera nell'intimita: un seme, il lievi-
to, il pane, l'acqua, il vino, una moneta, la porta, il
grano e cosl via. Nel modo di intervenire di Dio nel
mondo vi e un minimalismo iconico, di apparenza
e di immagine, e per contro una grande energia del
divino. 1l punto di accesso al divino, per Gesu, non
¢ lappariscente: cosi & anche nei sacramenti dove il
segno si contrae al massimo. ed ugualmente cosi e
della Chiesa, la quale ¢ un segno che trasmette len-
ergia vitale della grazia di Dio. E di conseguenza
non si deve confondere lo strumento con il mistero
che esso comunica. La Chiesa porta a Cristo, non e il
Cristo come ¢ detto esplicitamente in Lumen Gen-
tium n. 1, ove la Chiesa ¢ definita “come un sacra-
mento, ovvero segno e strumento dell'intima uni-
one con Dio e dell'unita di tutto il genere umano’,
una luce riflessa di Cristo. Non ¢ fine a se stessa, ma
rimanda a Cristo, essendo un mistero umano-divi-
no. La persona intelligente non rifiuta il valore per
leventuale imperfezione di chi lo porta.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 33.



4. La Chiesa dunque, come Cristo, ¢ elemento di contrad-
dizione: di fronte ad essa vengono allo scoperto “i pen-
sieri segreti di molti cuori” (Lc 2, 34-35). Di fronte ad essa
si capisce che cosa sta a cuore all'uomo: se e autentico o
no, poiché essa si offre nella semioscurita di un segno,
esiguo e fragile come tutte le realta umane daltra parte.
Essa mentre rivela il divino sembra oscurarlo con 'umano.
Ed in questo spazio di incertezza, dove si gioca la liberta,
nasce come una sospensione, da cui si puo uscire soltanto
mediante una decisione per il si o per il no. Se ci si decide
per il si essa diventa oggetto di amore e devozione; se si
decide per il no il sentimento umano si tramuta in avver-
sione e ripulsa. Questa dinamica e caratteristica di tutte le
realta umane, la cui potenza ¢ carica di simbologia: cosi
avviene nello sguardo con la propria mdre, con gli amici
e persino con le cose. Solo il loro significato profondo,
invisibile nella nuda realta, riscatta anche la loro esiguita
e inadeguatezza all'ideale.

5. Nellesaminare, in termini teologici, il tema della Chiesa
la prima grande questione da affrontare ¢ l'eventuale pre-
giudizio contro di essa. Di fronte ad esso occorre resistere,
come di fronte ad ogni forma pregiudiziale e ideologica.
La posizione ermeneutica giusta invece ¢ il rendersi conto
che il ricercatore-teologo ¢ coinvolto in quanto battezzato
nella comunita ecclesiale. Egli appartiene alla Chiesa che
esamina in quanto “figlio”. La Chiesa ¢ la sua famiglia. E’il
luogo dove, nel battesimo, ¢ stato generato a Cristo ed ed-
ucato all'incontro con Lui. Vi ¢ una sintonia che ha bisog-
no di essere rinvigorita risentendo parole di testimonianza
che riportino alla memoria il Vangelo di Gesu e della prima
comunita testimoniante, poiché dentro alla chiesa scorre la
linfa divina dello Spirito Santo che lo nutre.

2. Scissione tra Vangelo e Chiesa?

1. In un volumetto d’inizio Novecento, che raccoglie le
lezioni universitarie a Berlino nel semestre 1899-1900,
dal titolo Lessenza del cristianesimo,” Adolf von Harnack
- uno dei pill importanti teologi protestanti dell'inizio del

34. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



‘900 che ha impersonato il liberalismo protestante 7. A. voN HarNACK, L'es-
. c 1 .. .. » " del isti imo,
in termini di “soggettivismo religioso” -, ritiene che = [°"%% @€ CTEHATEID
} ] ? . . . R tr. it. Queriniana, Brescia

la predicazione di Gesu vada intesa in termini di  19g0.
spiritualita soggettiva. In questo libretto Harnack 8. A. vox Harnack,, o. c.,
conosce bene che Gesl agisce nel contesto del suo ~ p-110.
popolo, pero egli ritiene che questo contesto sia - Ai(;’g(”‘l‘;;AlRE)ACK” 0. €
semplice corteccia. Se nella predicazione di Gesu 7
si tira via la corteccia giudaica, si arriva ad un nu-
cleo molto semplice, che ¢ “il vangelo nel vangelo”
Vi si legge:

“Quando si meditano le parabole di Gesu ¢ evidente che il

regno di Dio viene in quanto s’instaura in singoli uomini,

trova accesso nella loro anima ed essi lo accolgono. Il Reg-

no di Dio ¢ la signoria di Dio, certo, ma ¢ la signoria del

Dio santo nei singoli cuori, & Dio stesso con la sua forza

che prende possesso delle anime. Qualunque parabola si

prenda, [i si tratta del Regno di Dio: Dio stesso ¢ il suo

Regno. Li si tratta di Dio e dell'anima, dell'anima e del suo

Dio. Tutta la drammaticita nel senso esteriore, concreto,

storico, € qui scomparsa, ed anche tutta la speranza in un

futuro concreto si dissolve. E’ I'individuo a essere redento,

non il popolo o lo Stato”*

Ed ancora:

“Nelle idee: Dio come Padre, Provvidenza, figliolanza
divina, valore infinito dell'anima umana, in queste idee &
espresso l'intero vangelo”. “Il singolo deve ascoltare il lieto
annuncio della misericordia e della figliolanza e deve de-
cidere se vuole porsi dalla parte di Dio e delleternita o dal

» «

lato del mondo e del tempo”. “Il vangelo sta piu in alto dei
problemi dello sviluppo terreno, non si cura delle cose, ma
dell'anima dell'uvomo”’

C’ del vero in queste affermazioni, poiché in re-
alta l'energia di salvezza portata dallannuncio del
Regno va a toccare la liberta e l'interiorita della
singola persona. Ma il fermarsi a quest’unica af-
fermazione, escludendo che il Regno di Dio non
coinvolga la comunita dei redenti, non corrispon-
de alla predicazione di Gesu. E’ piuttosto l'indi-
vidualismo aprioristico della teologia liberale a
portare A. Von Harnack a considerare la Chiesa
come un legame “estrinseco’, sia pure fraterno, tra

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 35.



10. G. LoHFINK, Gesu di
Nazareth, Queriniana,
Brescia, 2014, BTC 170,
pp. 69-72.

10. A. Loisy, L’Evangile et
I’Eglise, Paris 1903, p. 111;
tr. it. ed. Ubaldini, Roma,
p- 141; N. SI1FFE, La pro-
clamation du Royaume
de Dieu comme marqueur
de continuité entre Jésus
et UEglise dans I'eeuvre de
Luc, in RSR, 2011/3, pp.
349-369.

11. In realta Loisy voleva
reagire all'impianto indivi-
dualistico e spiritualistico
del pensiero di Harnack,
cercando a sua volta di de-
finire I'essenza del cristia-
nesimo. Egli diceva che l'es-
senza del cristianesimo non
consisteva, come voleva lo
storico tedesco, nell’annun-
cio della paternita divina di
cui ogni cristiano, seguen-
do nella sua coscienza l'e-
sempio di Gesu, poteva far-
ne esperienza individuale e
spirituale, ma l'essenza del
messaggio di Gesu era la
predicazione del Regno di
Dio e della sua realizzazio-
ne imminente. Per questo
Gesu non si era dato pen-
siero di dare origine a una
Chiesa, ma la sua attivita si
era concentrata nell'annun-
ciare il Regno di Dio. Dopo
la sua morte, 'attesa del Re-
gno non ¢ arrivata e allora i
discepoli si sono dati un’or-
ganizzazione, fondando
una Chiesa con dogmi, riti,
strutture.

molti singoli o unalleanza solidale o una comu-
nita spirituale o una societas in cordibus, che non
puo essere identificata con nessun gruppo social-
mente determinato.’ Questo modo di pensare si
¢ accorpato allorientamento generale dellepoca
moderna che si caratterizza all'insegna del sogget-
to e della coscienza individuale. Di conseguenza,
all'inizio del Novecento, si ¢ affermata una vasta
mentalita che riduceva l'insegnamento di Gest
alla sola sfera interiore che ha fatto scuola generan-
do una ripulsa verso la Chiesa come realta visibile
e concreta, diventata slogan popolare nellespressi-
one: “Cristo, si; la Chiesa, no!”.

2. Pochi anni dopo, nel 1903, Alfred Loisy scrisse
per contraddire la tesi di Harnack il libretto
L’Evangile et 'Eglise (1903). Vi si trova una frase
che divenne celebre: “Gesu annunciava il regno
e ne ¢ scaturita la Chiesa”!® Questa espressione e
diventata emblematica e spesso citata al di fuori
del suo contesto per negare il rimando della fon-
dazione della Chiesa a Cristo."

3. Di fatto in seguito alle discussioni scomposte e
irrisolte del periodo modernista e del successivo
sviluppo della societa moderna, e penetrato un
pensiero individualista (salvezza individuale) ed
estrinsecista (altro e Cristo e altro ¢ la Chiesa) nel
pensare la Chiesa. E di conseguenza la Chiesa ¢
andata perdendo l'energia comunionale, che le ap-
partiene in proprio in quanto intrinsecamente lega-
ta al mistero cristologico della divino-umanita del
Cristo. C’¢ da interrogarsi se, al di 1a delle parole e
dei metodi pastorali, alla fin fine anche nel mondo
cattolico non sia entrata una concezione di Chiesa
come struttura di salvezza individuale, che opera
soltanto nella coscienza individuale dei credenti, i
quali attingono - ci si scusi I'espressione - come a
un “mercato della grazia” i sacramenti per la pro-
pria salvezza.

36. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



4. In realta, in forza dell'ispirazione profonda del

Concilio Vaticano II, dire “chiesa”, in termini cris-

tiani, si intende esprimere il mistero di una comu-

nita concreta, identificabile, storicamente deter-

minata, attraverso cui fluisce il disegno di Dio di

unificare gli uomini a Sé e tra di loro, quale espres- 15 {1 Dy Lysac, Cattoli-

sione della sua vita trinitaria, cioé strumento che  cismo. Gli aspetti sociali del

comunica la salvezza, ovvero la vita autentica per  9°8ma Jaca book, Milano,

I’ 12, iché “la chi . ] di . 1978 rappresenta ancora
uomo," poiché “la chiesa universale - dice sin- i 15 studio insuperato

teticamente il Vaticano II - si presenta come popo-  sull’aspetto visibile e socia-

lo adunato dall'unita del Padre, del Figlio e dello !¢ della Chiesa.

Spirito Santo” (LG, 4).

5. Pertanto, pensare la Chiesa, ossia fare ecclesio-
logia, non e semplice poiché loggetto di indagine
si riferisce ad una realta molteplice nelle forme di
attuazione. Come per un mosaico in cui la vari-
eta delle tessere che lo formano ¢ grande. Si puo
porre attenzione su uno o sullaltro elemento che
compone la Chiesa, ad esempio: il momento del-
le sue origini oppure quello della sua destinazione
ultima; la sua struttura essenziale e permanente
oppure i suoi aspetti mutevoli e storici che hanno
incarnato quella struttura; il suo polo invisibile o
quello visibile; la sua dimensione divina o quel-
la umana; il suo profilo cristologico oppure quel-
lo pneumatologico; il suo volto mariano oppure
quello petrino-istituzionale. Non solo, ma nei vari
determinati momenti storici puo venire messo in
evidenza un aspetto invece di un altro: per esem-
pio talvolta si e stati piu attenti ai sacramenti piu
che all'annuncio della Parola; oppure alla catego-
ria della liberazione che a quella della comunione;
o ancora alla chiesa universale piu che alla chie-
sa particolare. Tuttavia fare ecclesiologia vuol dire
fare sintesi fra queste varie prospettive in un equi-
librio che le raccolga tutte attorno al centro che le
genera, ossia Gesu Cristo, morto e risorto, vivente
nella comunita dei credenti, che ne sono i testimoni

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 37.



sempre attuali grazie allazione dello Spirito che li anima.
Alla luce di queste prime osservazioni, la nostra rifles-
sione sulla Chiesa vuole fissarsi prima di tutto sul fon-
damento e sulla sua origine, che formuliamo con questo
interrogativo: che cosa ha pensato Gesu Cristo della co-
munita che ha riunito attorno a sé? E’ vero che lungo i
secoli la Chiesa si ¢ espressa nei modi pit svariati, ma alla
fine qual ¢ il criterio verso il quale la Chiesa deve rivolger-
si per riformarsi continuamente?

5. Domandiamoci allora: in che senso possiamo dire che
Gesu ha fondato la Chiesa? Il sistema dellapologetica
neoscolastica nel parlare della Chiesa era tutto centrato
sul tentativo di dare una dimostrazione storica della sua
diretta fondazione da parte di Gesu. Il giuramento anti-
modernista del 1910 lo dice chiaramente: “La Chiesa fu
istituita immediatamente e direttamente dallo stesso vero
e storico Gesu Cristo” (DS 3540).

Ma la dimostrazione di una simile istituzione per “via
immediata e diretta” fu, un poco alla volta, resa sempre pit
difficile da sostenere con la ricerca dellesegesi storico-criti-
ca. Per poter rispondere alla domanda: “Gesu ha fondato
la Chiesa?” occorre preventivamente porsi la domanda:
“Che cosa intendiamo con lespressione ‘Chiesa’ in questa
domanda”?

Non possiamo evidentemente rispondervi applicando
retrospettivamente ed anacronisticamente I'idea di Chie-
sa qual ¢ andata costituendosi in duemila anni. Si tratta
percio di ripercorrere i testi della testimonianza scritturis-
tica attestata nel Nuovo Testamento nel suo collegamento
con il retroterra ebraico in cui Gesu ha operato.

2. LA TESTIMONIANZA NEOTESTAMENTARIA SULLORIGI-
NE E LA NATURA DELLA CHIESA

1. Dai testi neotestamentari risulta che I'intenzione del-
la predicazione di Gesu fu quella della restaurazione
escatologica del popolo di Israele sotto la signoria di
Dio (o Regno di Dio). E’ da questa intenzione fonda-
mentale di riunificare il popolo di Dio che ¢ sorto “come

38. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



gemmazione” il primo bocciolo della Chiesa.
Questa ¢ I'impostazione equilibrata e ragionevol-
mente sostenuta in particolare da G. Lohfink, H.
J. Verweyen, M. Kehl.” In questa stessa prospet-
tiva, la Commissione teologica internazionale - nel
documento La coscienza che Gesti aveva di se stes-
so (1985)™ -, che pur non essendo un documen-
to magisteriale possiede tuttavia un forte valore
orientativo per la teologia, parla di “ecclesiologia
implicita” »* per indicare il rapporto tra Gesu e la
Chiesa. E ne parla nei seguenti termini:

“Per realizzare la sua missione salvifica, Geslt ha voluto riuni-
re gli uomini in vista del Regno e convocarli a sé. A tale fine
Gesl ha compiuto atti concreti la cui sola interpretazione
possibile, se presi nel loro insieme, ¢ la preparazione della
Chiesa che verra costituita definitivamente allepoca degli
avvenimenti della Pasqua e della Pentecoste. E dunque nec-
essario affermare che Gest ha voluto fondare la Chiesa.

In base alla testimonianza apostolica, la Chiesa ¢ insepa-
rabile da Cristo. Secondo una formula ricorrente in San
Paolo, le Chiese sono “in Cristo” (1 Ts 1, 1; 2, 14; 2 Ts 1, 1;
Gal 1, 22), sono le “Chiese di Cristo” (Rm 16, 16). Essere
cristiano significa che “Cristo € in voi” (Rm 8, 10; 2 Cor 13,
5), & “vivere in Cristo Gesu” (Rm 8, 2): “Tutti voi siete uno
in Gesu Cristo” (Gal 3, 28). Quest’unita si esprime soprat-
tutto mediante l'analogia dell'unita del corpo umano. Lo
Spirito Santo costituisce 'unita di questo corpo: corpo di
Cristo (1 Cor 12, 12.27), 0 “in Cristo” (Rm 12, 5). Il Cristo
celeste e il principio di vita e di crescita della Chiesa (Col
2, 19; Ef 4, 11-16), egli & “il capo del corpo” (Col 1, 18; 3,
15, ecc.), la “pienezza” (Ef 1, 22 s.) della Chiesa.

Ora quest’unita infrangibile di Cristo con la sua Chiesa
si radica nellatto supremo della sua vita terrena: il dono
della sua vita sulla croce. Poiché ’ha amata, “ha dato se
stesso per lei” (Ef 5, 25), poiché voleva farsi comparire da-
vanti la sua Chiesa tutta gloriosa” (Ef 5, 27; cf Col 1, 22).
La Chiesa, corpo di Cristo, trae la sua origine dal corpo
consegnato sulla Croce, dal “sangue prezioso” (1 Pt 1, 19)
di Cristo che ¢ “il prezzo del nostro riscatto” (cf 1 Cor 6,
20). Per la predicazione apostolica la Chiesa & proprio lo
scopo dellopera salvifica compiuta da Cristo nella sua vita
terrena.

13. Aa. Vv. Trattato sulla
Chiesa, in W. Kern, H. J.
POTTMEYER, M. SECKLER,
Corso di teologia fonda-
mentale; cf S. PIE-PINOT,
Ecclesiologia, Queriniana,
Brescia, 2008, BTC 138,
p- 111) e anche J. JERE-
M1as, Teologia del Nuovo
Testamento, Paideia, Bre-
scia, 1976, I, p. 194-198.

14. in Ench.Vat. X, 681-723

15. 11 primo ad usare la
formula di “ecclesiologia
implicita” fu W. TRILLING,
“Ecclesiologia  implicita’.
Proposta sul tema “Gesti e
la Chiesa”, in L’annuncio
di Gesii. Orientamenti ese-
getici (1978), Paideia, Bre-
scia, 1986, pp. 73-97.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 39.



Quando predica il Regno di Dio, Gesli non annuncia semplice-
mente 'imminente grande cambiamento escatologico, ma convoca
innanzitutto gli uomini a entrare nel Regno. Il germe e I'inizio del
Regno ¢ “il piccolo gregge” (Lc 12, 32) di coloro che Gesu € venuto
a convocare attorno a sé e di cui egli stesso ¢ il pastore (Mt 14, 27
par.; Gv 10, 1-29; cf Mt 10, 16 par.), egli, che ¢ venuto a radunare
e liberare le sue pecore (Mt 15, 24; Lc 15, 4-7). Gesu parla di tale
convocazione sotto 'immagine degli invitati al banchetto di nozze
(Mc 2, 19 par.), della semina di Dio (Mt 13, 24; 15, 13), della rete
del pescatore (Mt 13, 47; Mc 1, 17). I discepoli di Gesu formano la
citta in cima al monte visibile da lontano (Mt 5, 14), costituiscono
la nuova famiglia di cui Dio stesso ¢ il Padre e nella quale tutti sono
fratelli (Mt23, 9); costituiscono la vera famiglia di Gesu (Mc 3, 34
par.). Tutto cio unitamente alle parabole di Gesu e alle immagini di
cui si serve per parlare di quelli che e venuto a convocare compor-
tano una “ecclesiologia implicita”

Non si tratta di affermare che quest’intenzione di Gesu implichi
una volonta espressa di fondare e di stabilire tutti gli aspetti istituz-
ionali della Chiesa, quali sono andati sviluppandosi nel corso dei
secoli. Invece ¢ necessario affermare che Gesu ha voluto dotare la
comunita, che egli ¢ andato raccogliendo attorno a sé, di una strut-
tura che rimarra sino al pieno compimento del Regno.

Occorre qui ricordare la scelta, in primo luogo, dei Dodici e di Pi-
etro come loro capo (Mc 3, 14 ss.). Tale scelta, per di piu intenzi-
onale, mira alla definitiva fondazione escatologica del popolo di
Dio che sara aperto a tutti gli uomini (cf Mt 8, 11 s.). I Dodici (Mc
6, 7) e gli altri discepoli (Lc 10, 1 ss.) partecipano alla missione di
Cristo, alla sua potesta, ma anche alla sua sorte (Mt 10, 25; Gv 15,
20). In loro Gesu stesso viene e in Lui & presente Colui che lo ha
inviato (Mc 10, 40).

La Chiesa avra anche la propria preghiera, quella che Gesu le ha
dato (Lc 11, 2-4); essa riceve soprattutto il memoriale della Cena,
centro della “Nuova Alleanza” (Lc 22, 20) e della nuova comunita
riunita nella frazione del pane (Lc 22, 19). A coloro che ha convo-
cato attorno a sé Gesl ha insegnato un “modo di agire “nuovo, di-
verso da quello degli antichi (cf Mt 5, 21, ecc.), dei pagani (cf Mt 5,
47), dei grandi di questo mondo (Lc 22, 25 s.).

Gesu ha voluto fondare la Chiesa? Certo; ma questa Chiesa ¢ il
popolo di Dio che egli raduna innanzitutto a partire da Israele,
attraverso il quale egli mira alla salvezza di tutti i popoli. Infatti,
proprio “verso le pecore perdute della casa di Israele” (Mt 10, 6; 15,
24) Gesu sa di essere inviato innanzitutto e invia i suoi discepoli.
Una dell'espressioni pit commoventi della coscienza che Gesu ave-

40. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



va della propria dignita e della propria missione e questo
lamento (il lamento del Dio d’Israele!): “Gerusalemme,
Gerusalemme, ... quante volte ho voluto raccogliere i tuoi
figli come una chioccia la sua covata sotto le ali e voi non
avete voluto!” (Lc 13, 34; cf 19, 41-44). Dio (Jahve), infatti,
nellAT cerca senza tregua di riunire i figli d’Israele in un
popolo, il suo popolo. Proprio quel “Voi non avete voluto”
cambio non gia I'intenzione, ma il cammino che seguira la
convocazione di tutti gli uomini attorno a Gesu. Sara dora
in poi principalmente “il tempo dei pagani” (Lc 21, 24; cf
Rml11, 1-6) a segnare l'ekklesia di Cristo.

Cristo aveva coscienza della sua missione salvifica. Essa
comportava la fondazione della sua ekklesia, vale a dire la
convocazione di tutti gli uomini nella “famiglia di Dio” La
storia del cristianesimo si fonda in ultima istanza sull’in-
tenzione e sulla volonta di Gesu di fondare la sua Chiesa”!®

Questa posizione della Commissione Teologica ha
bisogno di essere maggiormente esplicitata e cor-
roborata attraverso la testimonianza neotestamen-
taria.

3. GESU SI RIVOLGE AL POPOLO DI ISRAELE COME
INIZIO DI SALVEZZA PER TUTTIY

1. Sulla scia di Giovanni Battista, del cui movi-
mento pare che Gesu sia stato legato molto stret-
tamente, anche la predicazione di Gesu si rivolge
soprattutto al popolo di Israele. Ora Giovanni
Battista, che chiamava alla conversione perché gi-
udicava imminente il giudizio di Dio non si rivol-
geva all'umanita o ai peccatori in generale, ma ai
discendenti di Abramo. Lo si deduce per esempio
da Lc 3,8 = Mc 3,9: “Non cominciate a dire a voi
stessi, abbiamo Abramo per padre! Perché io vi dico
che Dio puo far nascere figli ad Abramo anche da
queste pietre”. Ma lo si evidenzia anche dal fatto
che la predicazione del Battista attinge alle immag-
ini tipiche del popolo di Israele:

a) il fatto che la sua predicazione si svolga nel
deserto dove il popolo deve recarsi (Mc 1,4-5)
richiama il nuovo inizio per Israele che - come

16. COMMISSIONE TEOLO-
GICA INTERNAZIONALE - nel
documento La coscienza
che Gesu aveva di se stesso
(1985). Terza proposizione.

17. Per questa parte faccio
riferimento a: GERHARD
LOHFINK, Gesti come vole-
va la sua Chiesa? Paoline,
Cinisello B. 1987; B. G.
BoscH1, Le origini della
Chiesa, una rilettura pro-
spettica, Dehoniane (Coll.
Studi Biblici, 48), Bologna
2005. Quest’ultimo volu-
me ¢ un saggio di teologia
biblica sulle origini della
Chiesa e del cristianesimo.
Con il sottotitolo, “rilet-
tura prospettica”, l'autore
intende affermare che i
dati del Nuovo Testa-
mento vanno interpretati
attraverso un percorso a
ritroso, che li collochi nel
quadro della fede giudaica,
con riferimento partico-
lare al medio-giudaismo,
all'interno del quale la fede
nel Cristo e sorta e si & svi-

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 41.



luppata, dando appunto
origine alla Chiesa. Il rap-
porto di dipendenza e di
successiva  divaricazione
tra il neonato cristianesi-
mo e il suo ceppo ebraico
chiama in causa la conce-
zione del messianismo e
dell’apocalittica, i due poli
tematici del volume.

18. Es 15, 13. 17: “Guida-
sti con il tuo amore questo
popolo che hai riscattato,
lo conducesti con la tua
potenza alla tua santa di-
mora. ... Tu lo fai entrare
e lo pianti sul monte della
tua eredita, luogo che per
tua dimora, Signore, hai
preparato, santuario che le
tue mani, Signore, hanno
fondato”; Is 60, 21: “Il tuo
popolo sara tutto di giusti,
per sempre avranno in ere-
dita la terra, germogli delle
piantagioni del Signore,
opera delle sue mani per
mostrare la sua gloria”; Is
61, 3: “Essi si chiameranno
querce di giustizia, pianta-
gione del Signore, per ma-
nifestare la sua gloria.

dice Osea 2, 16 - deve avvenire nel deserto: “Ecco
lattirero a me, la condurro nel deserto e parlero
al suo cuore”. Per Israele il deserto ¢ il luogo del
primo amore e del fidanzamento con il Dio dell’Al-
leanza: li dunque si compira la sua conversione;

b) anche il detto minaccioso della scure ormai
posta alle radici degli alberi (Mt 3,10 = Lc 3,9)
rimanda all'immagine di Israele quale piantagione
di Dio (Es 15, 17; Is 60, 21; 61, 3; Ger 32, 41).'8

Dungque cio che sta a cuore al Battista ¢ il rinno-
vamento di Israele. Gesl si pone su questa stes-
sa linea di predicazione, ma trasforma l'impeto
apocalittico del Battista in una prospettiva di an-
nuncio misericordioso della salvezza che sta per
venire in favore dei peccatori e dei deboli (Lc 7,
18-23). Questo collegamento di Gesu con il Battis-
ta getta, dunque, un primo raggio diluce: anche la
predicazione di Gesu ¢ rivolta al popolo di Israele,
sia pure con una prospettiva diversa.

2. Ma se entriamo piu addentro a quello che la co-
munita primitiva ci ha conservato di Gesu vedia-
mo che questo orizzonte si allarga e si approfon-
disce. Noi siamo abituati a pensare al messaggio
di Geslu unicamente in termini universalisti, per-
ché questo e stato lo sviluppo dellesperienza della
chiesa primitiva, la quale si e inserita nel mondo
annunciando che il Vangelo ¢ per tutti e va al di
la di ogni confine di cultura, di razza e di popolo
(cf1 Cor 12, 13; Gal 3, 26-29; Col 3, 11). E questo
modo di pensare ¢ presente anche in Gesl, ma va
inquadrato in modo corretto attorno a due poli,
dialetticamente correlati tra loro e presenti nel
modo di agire di Gesu.

a) Prima di tutto, va detto che Gesu non esclude i
pagani dalla salvezza; ma egli si rivolge in prima
istanza al popolo di Israele. Gesu entra spesso in

42. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



territorio pagano, ma non per predicarvi il Regno
di Dio. Gli incontri con i pagani di Gesu sono spo-
radici, non intenzionali. E quando questi incontri
avvengono mostrano la precedenza verso il popo-
lo di Israele. Di fronte alla donna siro-fenicia che
prega Gesu di guarirle la figlioletta, questi usa una
formula irritante per la nostra sensibilita univer-
salistica (“Lascia che prima si sfamino i figli!”: Mc
7, 27) e che puo essere capita solo nella prospetti-
va che anima Gesu di rivolgersi prima di tutto ad
Israele. Questa e la regola che assegna ai Dodici
inviati ad annunciare il Regno: “Rivolgetevi alle
pecore perdute della casa di Israele” (Mt 10, 6).
Percio Matteo attribuisce con ogni ragione a Gesu
il principio che regge la sua predicazione:

“Non sono stato inviato che alle pecore perdute della casa
di Israele” (Mt 15, 24).

b) Simile preminenza pero non esclude dal Regno
e dalla salvezza i popoli pagani. Anzi, troviamo un
detto profetico di Gesu che ingloba i pagani:
“Vi dico che molti verranno dalloriente e dall'occidente e
siederanno a mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel

Regno dei cieli, mentre i figli del Regno saranno cacciati
fuori nelle tenebre” (Mt 8, 11=Lc 13, 28).

Di fronte all'irrigidimento del popolo di Dio a cui
egli si rivolge, Gesll ne minaccia la falsa sicurezza
dichiarando che lappartenenza etnica ad Israele
non ¢ sufficiente per garantirsi la salvezza. Ques-
ta dichiarazione universalistica Gesu la deduce
appoggiandosi al testo di Isaia che profetizza un
pellegrinaggio dei pagani verso Gerusalemme che
avverra alla fine dei tempi quando Israele sara
diventato il vero popolo di Dio:

“Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore sara

elevato sulla cima dei monti e sara il piu alto dei colli: ad

esso vi affluiranno tutte le genti. Verranno molti popoli e

diranno: Venite, saliamo al monte del Signore, al tempio
del Dio di Giacobbe” (Is 2, 1-3).

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 43.



19. Mt 12, 41s: “Quelli di
Ninive si alzeranno con-
tro questa generazione e
la condanneranno, per-
ché essi alla predicazione
di Giona si convertirono.
Ed ecco, qui vi & uno piu
grande di Giona!42Nel
giorno del giudizio, la re-
gina del Sud si alzera con-
tro questa generazione e
la condannera, perché ella
venne dagli estremi confini
della terra per ascoltare la
sapienza di Salomone. Ed
ecco, qui vi € uno pili gran-
de di Salomone!”; Mt 11,
21-24: “Guai a te, Corazin!
Guai a te, Betsaida! Perché,
se a Tiro e a Sidone fosse-
ro avvenuti i prodigi che ci
sono stati in mezzo a voi,
gia da tempo esse, vestite
di sacco e cosparse di ce-
nere, si sarebbero conver-
tite. Ebbene, io vi dico: nel
giorno del giudizio, Tiro
e Sidone saranno trattate
meno duramente di voi. E
tu, Cafarnao, sarai forse in-
nalzata fino al cielo? Fino
agli inferi precipiterai!
Perché, se a Sodoma fos-
sero avvenuti i prodigi che
ci sono stati in mezzo a te,
oggi essa esisterebbe anco-
ra! Ebbene, io vi dico: nel
giorno del giudizio, la ter-
ra di Sodoma sara trattata
meno duramente di te!”.

In entrambi i brani si parla di molti. “Molti” € una
formula semitica per significare un numero grande
e incalcolabile: miriadi di miriadi! Un numero in-
calcolabile di pagani, dunque, viene ammesso al
banchetto escatologico preparato per Israele, men-
tre I'Israele che rifiuta Gesu sara espulso. Svariati
sono nei vangeli gli accenni che contrappongono i
pagani all'Israele incredulo: Mt 12, 41=Lc 11, 31;
Mt 11, 21=Lc 10, 13.”

3. Dio dunque vuole la salvezza dei pagani, ma
questa salvezza deve irradiare da Israele. Lelemen-
to decisivo di questo brano, infatti, ¢ che i pagani
non diventano credenti in forza di un lavoro mis-
sionario; ad attrarli invece ¢ il fascino che, come
luce, sprigiona dal popolo di Dio. I testi profeti-
ci parlano della luce splendente che proviene da
Gerusalemme:

“Cammineranno i popoli alla tua luce, i re allo splendore

del tuo sorgere” (Is 60, 2). “Casa di Giacobbe, vieni: cam-
miniamo nella luce del Signore!” (Is 2, 5).

Gest dunque vuole la salvezza dei pagani, ma
questa avviene attraverso Israele, cioé chiamandoli
a far parte del popolo di Dio.
Di conseguenza non deve meravigliare che Gesu
concentri la sua azione per ridare splendore alla
fede di Israele che si era indurita, perché e attra-
verso allo splendore di questa fede che si afferma il
Regno di Dio. Per questo Gesu si rallegra quando
incontra la fede nei pagani:
“Ascoltando [il centurione pagano], Gesu si meraviglio e
disse a quelli che lo seguivano: In verita io vi dico, in Is-

raele non ho trovato nessuno con una fede cosi grande!”
(Mt 8,10; cf 15, 28)

4. Cosl esposto, il pensiero di Gesu esprime il met-
odo proprio di Dio contenuto nella Rivelazione:
e il metodo del dilatarsi della Chiesa nel mondo a
partire dal piccolo, dal poco e dal particolare. E’ il
metodo dell'Incarnazione e della storia. Il punto

44. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



piu piccolo ¢ il Figlio stesso di Dio che ¢ generato nel seno
della “Donna” (Gal 4, 4: “nato da Donna, nato sotto la
Legge”. Poi questo piccolo punto si allarga fino alla matu-
rita di Gesu che, predicando, chiama a sé il primo nucleo
di discepoli. Ecco il metodo che Dio instaura nella storia:
Dio si serve di alcuni per arrivare a tutti. Questo metodo
di Dio prende sul serio il limite della storia umana e della
liberta dell'uvomo. Segue la lentezza del tempo e la matu-
razione della liberta umana. Se sceglie alcuni, non é per
escludere gli altri. La scelta di alcuni non é esclusiva, ma
inclusiva.
Percio lelezione di Dio (e anche di Gesu) verso il popolo
di Israele e sia particolare che universale. E’ particolare
nel metodo (tra i popoli della terra sceglie un popolo;
dentro al popolo sceglie i discepoli; tra i discepoli sceg-
lie i Dodici; tra i Dodici sceglie i tre testimoni prediletti,
Pietro Giacomo e Giovani; e fra i tre sceglie Giovanni, “il
discepolo prediletto”) ed e universale nellesito (Ielezione
e a favore di tutti gli uomini). Questo metodo e descritto
in modo chiaro da G. Lohfink e da lui chiamato “il prin-
cipio-Abramo™
“Come puo Dio cambiare la societa fin nelle sue radici senza pri-
varla della liberta e senza costrizione? Ci puo riuscire solo se com-
incia “su scala ridotta’, in un unico posto del mondo. Ci deve essere
un luogo - visibile, controllabile, alla portata di tutti - in cui la lib-
erazione e la guarigione cominciano, cioé un luogo dove il mondo
diventa quel che deve essere nel senso di Dio. Da questo luogo il
nuovo puo poi diffondersi nel mondo. Ma appunto, non attraverso
I'indottrinamento e attraverso la costrizione. Luomo deve avere la
possibilita di osservare il nuovo e di verificarlo. Se poi lo vuole, puo
lasciarsi coinvolgere nella storia della salvezza e nella storia della
pace stabilita da Dio. Solo cosi viene salvaguardata la liberta del
singolo e dei popoli. Cio che spinge verso il nuovo non puo essere
la costrizione, neppure la pressione morale, ma soltanto il fascino
del mondo cambiato. Dio deve percid comunicare modestamente,
con un piccolo popolo. A rigor di termini, non puo neanche com-
inciare con un popolo. Deve cominciare con un singolo, perché
solo il singolo ¢ il punto in cui egli puo contare sulla conversione in
liberta. Esattamente di questo parlano i racconti dei patriarchi della
Genesi. Le prime pagine della Bibbia avevano parlato della creazi-
one del mondo e raccontato lo sviluppo della storia dell'umanita,
della civilta e della cultura segnate non solo dal progresso, ma an-
che dalla disobbedienza verso Dio e dalla crescente violenza degli

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 45.



uni contro gli altri. Poi, improvvisamente, non si guarda
pit all'umanita nel suo complesso. Lo zoom si restringe
su un solo uomo: Abramo. Dio comincia a cambiare il
mondo con lui. Ma questo singolo non restera solo, deve
diventare un grande popolo. ... Ma il popolo di Dio non
puo mai diventare un semplice collettivo né una semplice
massa, deve - per cosi dire - essere sempre “Abramo’, cioe
un popolo nel quale il singolo ¢ incessantemente chiamato
da Dio a svolgere il compito di un‘alleanza a favore di altri:
“La tua discendenza sara come le stelle del cielo” (Gn 15,
5). Il popolo che Dio si sceglie e crea non ¢é chiuso in se
stesso, non ¢ fine a se stesso, non esiste per se stesso, ma
¢ eletto tra la massa dei popoli per amore di questi popo-
li. Abramo ¢ infatti allontanato dalla sua famiglia e dalla
sua patria, affinché possa diventare una benedizione per
molti altri. Tutto questo lo chiamiamo “principio-Abra-
mo”. Attraverso il popolo che con lui nasce, deve diven-
tare tangibile e visibile che cosa Dio vuole nei confronti
di tutto il mondo: non violenza, ma liberta, pace e con-
cordia, affinché tutti possano vedere che nella storia pos-
sono effettivamente esistere giustizia e pace, e che queste
non sono un’utopia, un “nessun luogo” Su questo popolo
grava dunque il peso dellelezione, un peso spaventoso. Se
infatti questo popolo non assolve il suo compito, esso non
puo essere una benedizione per i popoli. Allora fallisce il
senso della sua esistenza e, per i popoli diventa non solo
uno zimbello, ma una disgrazia. A questo punto sorge una
domanda: questa costante antico-testamentaria scompare
nel Nuovo Testamento? Qui non vale piu? Ora ha ceduto
il posto a un universalismo vago e non localizzabile? Chi
afferma una cosa del genere deve anche dimostrarla. Deve
dimostrare che per Gesu Israele non era piu il segno della
benedizione (o del giudizio) per tutti i popoli, ma che egli
si e intimamente separato dal popolo di Israele ed ha pred-
icato una salvezza assoluta, ossia sganciata da Israele, ver-
so “l'uomo in generale” quale destinatario diretto del suo
messaggio. Ma di tutto questo non esiste la minima traccia
nel Nuovo Testamento. Anzi, la storia evangelica narrata
dai Vangeli conferma questa “costante biblica fondamen-
tale”™ che Dio sceglie un popolo tra i popoli per arrivare
a tutti. Di questo principio vi € la testimonianza chiara
negli Atti degli Apostoli con laiuto di una citazione mista
basata su Am 9, 11-12: “Dopo queste cose, io [il Signore]

20. G. LoHFINK, Gesit di ritornero e riedifichero la tenda di Davide che era caduta,
Nazareth, Queriniana, ne riedifichero le rovine e la rialzero, perché cerchino il
Brescia, 2014, BTC 170, p. Signore anche gli altri uomini e tutte le genti sulle quali &
58-61.

stato invocato il mio nome” (At 15, 16-18). 2°

46. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



4. LA SCELTA DEI DobIcI,
PARADIGMA ORIGINARIO PER LA CHIESA

La costante biblica o metodo di Dio esaminato
trova la pill importante conferma nella scelta dei
Dodici Apostoli, numero simbolico eloquente che
manifesta che a Gesu stava a cuore la restaurazione
del popolo di Israele. I vangeli conoscono svariate
forme di partecipazione alla causa di Gesu. Tra
il gruppo ampio dei discepoli Gesu ne ha scelti
Dodici e li ha inviati a due a due (Mc 6, 7). Essi
erano chiamati a fare cio che egli stesso faceva: an-
nunciare il regno di Dio e scacciare i demoni, come
segno della potenza di Dio che irrompe: “Gesu ne
costitui Dodici che stessero con lui e avessero il
potere di scacciare i demoni” (Mc 3, 14). Sceglie i
Dodici con un gesto dimostrativo, destinato a im-
primersi nella memoria dei primi.

2. 11 fatto che Gesu abbia scelto Dodici discepoli
come apostoli, cioé come suoi messaggeri, aveva
per la comunita primitiva un significato cosi chia-
ro che non cera bisogno che ce ne lasciasse la spie-
gazione. E di fatto non ce lo spiega, ma ¢ evidente
che il numero di Dodici non puo che riferirsi al
numero dodici delle tribu di Israele, perché esse
rappresentavano un numero nodale della speran-
za escatologica in Israele. Infatti, nonostante che il
sistema delle tribu fosse da tempo tramontato in
Israele — allepoca di Gesu vi erano soltanto due
tribu e mezza: Giuda, Beniamino e la meta di Levi
-,%! si sperava per il tempo escatologico la restau-
razione globale del popolo nelle sue dodici tribu
(cfEz 37; 39, 23-29; 40-48).%

I Dodici rappresentano dunque la comunita es-
catologica di salvezza. Su questo sfondo, nella
scelta dei Dodici diventa chiara I'intenzione di Gesu
di significare la convocazione di Israele nella comu-
nita escatologica di salvezza. Egli li sceglie e li man-
da secondo il detto molto antico, riportato solo da

21. J. JErEMIAS, Teologia
del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia 1976, p.
267.

22. Ez 37, 21-24: “Ecco,
io prendero i figli d’Israe-
le dalle nazioni fra le quali
sono andati e li radunero
da ogni parte e li ricondur-
ro nella loro terra: faro di
loro un solo popolo nella
mia terra, sui monti d’I-
sraele; un solo re regnera
su tutti loro e non saranno
pit due popoli, né saran-
no piu divisi in due regni.
Non si contamineranno
pit con i loro idoli, con i
loro abomini e con tutte
le loro iniquita; li liberero
da tutte le ribellioni con
cui hanno peccato, li pu-
rificherd e saranno il mio
popolo e io saro il loro
Dio. II mio servo Davide
regnera su di loro e vi sara
un unico pastore per tutti;
seguiranno le mie norme,
osserveranno le mie leggi
e le metteranno in pratica”.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 47.



23. Ez 34, 12-13; 23-24:
“Ecco, io stesso cerchero
le mie pecore e le passero
in rassegna. 12Come un
pastore passa in rassegna il
suo gregge quando si trova
in mezzo alle sue pecore
che erano state disperse,
cosi io passero in rassegna
le mie pecore e le radunero
da tutti i luoghi dove erano
disperse nei giorni nuvolo-
si e di caligine. 13Le faro
uscire dai popoli e le ra-
dunero da tutte le regioni.
Le ricondurro nella loro
terra e le faro pascolare sui
monti d’Israele, nelle valli
e in tutti i luoghi abitati
della regione. “Suscitero
per loro un pastore che le
pascera, il mio servo Davi-
de. Egli le condurra al pa-
scolo, sara il loro pastore.
Io, il Signore, saro il loro
Dio”.

Matteo: “Non andate fra i pagani e non entrate nelle
citta dei samaritani; rivolgetevi piuttosto alle pecore
perdute della casa di Israele” (Mt 10, 5; ¢f il rimando
veterotestamentario e Ez 34 che descrive il gregge di
Israele sbandato e alla deriva %*). In questa scelta dei
Dodici e il loro invio vi ¢ la realizzazione incoati-
va dell'Israele degli ultimi tempi. Gesii manifesta
dunque di voler riunire le pecore malate e per-
dute di Israele secondo quanto i profeti avevano
promesso per la fine dei tempi.

3. E’ verosimile che Gesu abbia scelto questi
Dodici dalle parti e condizioni pitt diverse della
nazione israelitica per evidenziare la chiamata
di tutti gli israeliti: dall'esattore Matteo (Mt 10,
3) fino a Simone, lo zelota (Lc 6, 15). Una con-
trapposizione piu radicale non poteva esserci: gli
esattori erano collaboratori con i romani, mentre
gli zeloti rifiutavano accanitamente il potere usur-
patore dei romani. Eppure Gesu vuole riunificare
Israele lacerato tra partiti e gruppi, rivolgendosi a
esattori e zeloti, a poveri e ricchi, alla popolazione
di Galilea e a quella aristocratica di Gerusalemme.
Dunque i Dodici rappresentano visivamente
listanza di Gesu su tutto Israele. Pitt ancora: essi
sono il primo nucleo esperimentabile del risveglio e
dell’unificazione del popolo delle dodici tribui di Is-
raele alla fine dei tempi. Ad essi soltanto, i Dodici,
Gesl con un gesto solenne e altamente simbolico,
al culmine della sua vita, porge il pane e il vino
per evidenziare che la propria dedizione totale e
rivolta a Israele, il popolo delle dodici tribu. Ad
essi ancora Gesu assegna la funzione escatologica
di giudicare il popolo, cioe di dare la forma defin-
itiva a questo popolo: o nellamicizia con il Cristo
o nella sua lontananza (Mt 25, 35 ss.). Nel giudizio
finale essi testimonieranno contro Israele se ques-
ti non entra nella logica del cambiamento e della
conversione allevento del Regno portato da Gesu:

48. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



“In verita vi dico: voi che mi avete seguito, nella nuova
creazione, quando il Figlio dell'Uomo sara seduto sul tro-
no della sua gloria anche voi siederete su dodici troni a
giudicare le dodici tribu di Israele” (Mt 19, 28=Lc 22, 30).

5. LE GUARIGIONI MIRACOLOSE, ANTICIPO DELLA
COSTITUZIONE DI UNA COMUNITA DI SALVATI

Anche nelle guarigioni dei malati - da tutti gli es-
egeti oggi riconosciuta come una delle principali 24, j. p. Mever, Un ebreo
attivita di Gesu ** - si vede in filigrana I'intenzione  marginale, ~ ripensare il

di Gest di realizzare la ricostituzione del popolo ~ Ge storico, IL, BTC 120,
Queriniana, Brescia 2002,

di Dio. pp. 93-1249.
Prima di tutto, le azioni potenti di Gesu contro il

demonio e la guarigione dei malati sono sicura-
mente segni della vicinanza del Regno:
“Se io scaccio i demoni con il dito (la potenza) di Dio,

¢ dunque a voi giunto il Regno di Dio” (Lc 11,20=Mat
12,28).

Ma gli interventi miracolosi di Gesl non sono
solo segnalazioni della venuta del Regno; essi han-
no anche relazione con l'instaurarsi del popolo di
Dio, perché nel tempo escatologico della salvezza
non potranno piu esservi infermi.
Infatti nella scena madre del Vangelo, quando
Gesu risponde ai discepoli del Battista:

“I ciechi riacquistano la vista, gli zoppi camminano, i lebbrosi

vengono mondati, i sordi odono, i morti risuscitano, ai pov-
eri € annunciata la buona novella” (Lc 7, 22 = Mt 11, 5)

vi e il chiaro riferimento al retroterra profetico di
Is 35, 5:

“Allora si apriranno gli occhi dei ciechi e si schiuderan-
no gli orecchi dei sordi; lo zoppo saltera come un cervo e
gridera di gioia la lingua del muto” (Is 35, 5).

Ora, in Isaia questi eventi (ciechi che vedono, sor-
di che odono, muti che parlano, zoppi che saltano)
sono una componente essenziale della ricostituzione
di Israele alla fine dei tempi, poiché “in quei giorni
nessuno dira piu in Israele: sono malato” (Is 33, 24);

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 49.



Dio salvera e guidera il suo popolo (Is 57, 18), fascera le
sue ferite (Is 30,26): allora tutto il popolo vedra cio che la
mano del Signore compira in mezzo ad esso (Is 29, 23).
Nel popolo di Israele alla fine dei tempi nessuno deve
essere escluso dalla salvezza: né gli emarginati, né i pec-
catori, né i malati. E pertanto, poiché questi eventi sono
legati al manifestarsi del Regno di Dio, essi rivelano l'in-
tenzione di Gesu di operare secondo la logica profetica
di raccogliere in unita Israele, guarendolo da tutte le sue
infermita.

6. LA MORTE DI GESU IN FAVORE DI “MOLTI”

1. Ciechi zoppi, lebbrosi, sordi e morti rappresentano la
sofferenza e la miseria di Israele e del mondo. Gesu va
contro questa sofferenza e miseria, poiché esse non corri-
spondono al disegno di Dio, al “come deve essere” la crea-
zione. Tuttavia la trasformazione del mondo non avviene
in modo magico. Avviene attraverso la dedizione di Gesu
alla volonta del Padre, in forza della quale egli vive tutta la
sua esistenza in favore del popolo di Dio: per gli altri, per
Israele, per il mondo.
Questo “per” (Omep) esprime l'amore salvifico del Cris-
to. La propria spoliazione in favore di altri ¢ il gesto el-
oquente dellamore. Senza di esso, il messaggio di Gesu
sarebbe un guscio vuoto.
Durante la sua vita Gesu esiste mettendosi a disposizione
a favore del popolo. Ma che cosa succede se Israele si
oppone e cerca persino di farlo morire? Gesu sente il
rammarico per questo rifiuto, facendone oggetto del suo
lamento:

“Gerusalemme, Gerusalemme, tu che uccidi i profeti e lapidi quelli

che sono stati mandati a te, quante volte ho voluto raccogliere i tuoi

figli, come una chioccia raccoglie i suoi pulcini sotto le ali, e voi

non avete voluto! Ecco la vostra casa ¢ lasciata a voi deserta!” (Mt
23,37 = Lc 13,34).

2. Di fronte a questo rifiuto di Israele Gesu si trova di
fronte a una situazione completamente nuova: il Regno di
Dio annunziato vicino, con la decisione dei capi di Israele
di uccidere Gesu, sembra destinato al fallimento. Ma,

50. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



mentre il popolo di Dio si appresta a rinnegare la propria
elezione, Gestt da alla sua vicenda umana il valore e
la significazione di amore sacrificale, proprio nellora
pitt santa dellanno ebraico, la Pasqua. Gesu interpreta
cosl la propria morte come la definitiva azione salvifica
di Dio in favore del suo popolo e del mondo. Nella morte
di Gesti si rivela lostinazione dellamore di Dio di voler
essere a favore della sua gente, restando fedele alla scelta
elettiva. Alla colpa di Israele che si condensa nel rifiuto e
nella morte di Gesu, Dio risponde non sottraendo la pro-
pria elezione al popolo, ma gli offre un legame ancora piu
radicale con il Figlio suo che si sacrifica nella morte a fa-
vore di “molti”.

3. Quando il rifiuto di Gestu da parte del suo popolo ha
raggiunto dunque il suo apice, Gesu nell'ultima cena par-
la della propria vita “in favore di molti” (bnep morA@dv).
Questa formulazione si trova nella tradizione di Marco ed
accompagna la benedizione della coppa: “Questo ¢ il mio
sangue, il sangue dell’alleanza, versato per molti” (Mc 14,
24). Con una redazione diversa, ma non molto dissimile,
anche Paolo tramanda le benedizione sul calice: “Questo
calice ¢ la nuova alleanza nel mio sangue” (1 Cor 11, 25) e
poco prima, nella benedizione sul pane, aveva esplicitato
come Marco che quel pane spezzato era a favore dell'ls-
raele rappresentato dai discepoli che aveva davanti a sé:
“Questo ¢ il mio corpo, che e per voi” (1 Cor 11, 24). In
entrambi i testi domina il sangue sparso “per voi’, a vostro
vantaggio e a vostro favore. E dietro a questo “voi” vi ¢ “il
popolo di Israele”.

Infatti, dietro alle due differenti redazioni stanno due testi
scritturistici differenti nei quali al centro sta il legame di
alleanza nel sangue con cui Dio si stringe al suo popolo.
Per Marco il rimando ¢ a Es 24, 8:

“Mose prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo: Ecco il
sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso con voi!”

Per Paolo il rimando e Ger 31, 31:

“Ecco, verranno giorni, nei quali con la casa d’Israele e con la casa
di Giuda concludero un’alleanza nuova’.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 51.



25. Eb 13, 12: “Gesu, per
santificare il popolo con
il proprio sangue, subi la
passione fuori della porta
della citta”.

Cosl in entrambi i testi di Marco e di Paolo e chiaro
il riferimento alla morte di Gesu in rappresentanza
vicaria a favore del popolo d’Israele sulla base della
teologia del servo di Jahvé:

“Il giusto mio servo giustifichera molti e si addossera la

loro iniquita. Percio gli daro in premio le moltitudini ...
perché ha consegnato se stesso alla morte” (Is 53, 11).

4. A chi si riferisce questo “molti” e questa “allean-
za nel sangue”? Prima di tutto si riferisce a Israele.
Luso linguistico del tempo (ne ¢ testimonianza Eb
13, 12 che interpreta la morte di Gesu in favore di
Israele %) permette di riferire prima di tutto il ter-
mine “molti” a Israele stesso. Ed ugualmente si deve
intendere rivolta a questo popolo la nuova alleanza.
Gesti dunque ha dato la sua vita in piena coscienza
per quell’Israele che non aveva accolto il suo messag-
gio e che stava per eliminarlo da questo mondo. Si
vede qui la paradossalita del Dio della Rivelazione
di saper trasformare un fatto di sangue contro il suo
Figlio in una prova di fedelta nuova e definitiva (in
termini biblici: nuova alleanza) verso Israele.

Va aggiunto pero che la formula “per molti”, nel
suo tenore linguistico complessivo ¢ una formu-
la aperta. Anche se essa parla in primo luogo
dell'Israele resosi colpevole, a cui viene data
unespiazione totalmente gratuita, essa non es-
clude i molti del mondo intero, di tutti i popoli,
di cui parla Mt 8, 11:

“Molti verranno dall'oriente e dalloccidente e siederanno a
mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel regno dei cieli”

Gesu, dunque, anche nell’'ultima ora mostra chi-
aramente la sua sollecitudine verso il popolo di
Israele con un’apertura universalistica.

7. LA RICOSTITUZIONE DEL POPOLO DI Di1o0,
OSSIA IL PRIMO NUCLEO DELLA CHIESA

1. Quanto abbiamo detto finora dimostra quanto
stessero a cuore a Gesu la convocazione e la ricos-

52. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



tituzione del popolo di Dio. Se le parole di Gesu
che ci sono state tramandate non hanno quasi mai
come tema esplicito I'unificazione di Israele, pero,
la ragione ¢ soltanto che per Gesu ¢ ovvio che an-
nunciare il Regno di Dio implichi l'unificazione
di Israele.?

E’la constatazione generale del racconto evangeli-
co che, dove Gesu passa, lascia dietro di sé dei se-
guaci che con le loro famiglie attendono il regno di
Dio e accolgono lui e i suoi inviati. Essi si trovano
dappertutto: in Galilea, pil che altrove, ma anche
in Giudea, ad esempio a Betania, e nella Decapoli
(Mc 5, 19 s). Un gruppo piu ristretto di discepoli
accompagna Gesu nel suo continuo peregrinare.
Sono uomini come Levi, figlio di Alfeo (Mc 2, 14),
Giuseppe, detto Barsabba, e Mattia (At 1, 23) e anche
donne (Lc 8, 1-3; Mc 15, 40 s). Vi e poi il nucleo
centrale costituito dai Dodici apostoli attorno ai
quali inizia a formarsi in questo mondo la comu-
nita di coloro che appartengono al Regno di Dio.

2. Daltra parte, ¢ indubitabile che Gesu parli di
un “nuovo popolo di Dio” che egli raduna. E lo fa
con tante immagini: il gregge (Lc 12, 32; Mc 14,
27=Mt 26, 31; Gv 10, 1-29); il gruppo degli invi-
tati a nozze (Ma 2, 19); la piantagione di Dio (Mt
13, 24); la rete da pesca (Mt 13, 47; Mc 1,17). Gli
appartenenti al nuovo popolo di Dio sono come la
citta posta sul monte (Mt 5, 14), che devono fare
luce (Lc 16, 8). Tra tutte le immagini quella piu
familiare a Gesu e che il nuovo popolo di Dio ¢
lescatologica famiglia di Dio, che si manifesta nel
convito comune, quale anticipazione del banchet-
to salvifico del tempo escatologico (Mc 2, 15-17;
6, 34-42; 8, 1-10; 7, 27).% In altri testi Gesu allarga
lambito della famiglia di Dio oltre la cerchia dei
suoi discepoli, chiamando “fratelli” tutti i bisogno-
si (Mt 25, 40). Si puo dunque, alla luce dei testi
evangelici, affermare con sicurezza che tutta l'op-

26.“Chi non riconosce
lintenzione di Gesu di
raccogliere intorno a sé
una comunita misconosce
il pensiero messianisco-e-
scatologico di Israele, in
cui la salvezza escatolo-
gica non puo essere pen-
sata senza riferimento al
popolo. Percio al Regno
di Dio appartiene neces-
sariamente la comunita”.
R.SNACKENBURG, Signoria
e Regno di Dio, EDB, Bolo-
gna, 1971.

27. Mc 2, 15: “Mentre sta-
va a tavola in casa di lui,
anche molti pubblicani e
peccatori erano a tavola
con Gesu e i suoi discepo-
li; erano molti infatti quelli
che lo seguivano”.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 53.



28. J. JEREMIAS, Teologia
del Nuovo testamento, Pai-
deia, Brescia 1976, pp. 194-
197.

29. G. LOHFINK, Gesti come
voleva la sua comunita?
Paoline, Cinisello B. 1990,
pp. 100-102.

30. ”Gesu non fu il primo
a tentare di raccogliere il
popolo di Dio per il tem-
po della salvezza; anzi ci
fu tutta una serie di tenta-
tivi di questo genere. Non
¢ esagerato affermare che
tutta la vita religiosa del
giudaismo dell’epoca era
fondamentalmente deter-
minata a tali sforzi. Essi
si fondavano su certi detti
dell’AT: ¢f 1 Re 19, 18 cita-
toin Rom 11, 4; ma soprat-
tutto Isaia, il “teologo del
concetto del resto di Israe-
le”, il quale chiamera suo
figlio Sear-Jashub, cioé “un
resto ritornera”: Is 7, 3; 10,
21; il resto sono i giusti,
aggiunge Sofonia, “un po-
polo umile e povero” (Sof
3, 12). Secondo [linter-
pretazione di questi testi
soltanto un piccolo resto
sarebbe stato salvato. Mol-
ti credevano che il compi-
to pill urgente per Israele
fosse di radunare questo
resto gia nel presente. Fra
questi movimento va an-
noverato il movimento
farisaico (¢f “fariseo” si-
gnifica “separato”), il quale
voleva incarnare la santa

era di Gesu mira solo a raccogliere il popolo escat-
ologico di Dio. E che il gruppo dei discepoli avesse
coscienza di essere l'inizio di questa comunita ben
definita, lo si deduce dal fatto che essi chiedono
di avere una preghiera comune che li contraddis-
tinguesse e li vincolasse come suoi discepoli allo
stesso modo dei discepoli di Giovanni il Battista.?®

In conclusione si puo asserire che, Gesl, senza
perdere divista'insieme di Israele, leghi la signoria
di Dio alla comunita dei suoi discepoli come nuo-
vo popolo di Dio secondo la linea escatologica dei
profeti di “un piccolo resto di Israele” che avrebbe
contagiato il mondo degli uomini:

“Non temere, piccolo gregge, poiché al Padre ¢ piaciuto di
darvi il suo Regno” (Lc 12, 32).

8. LA CERCHIA DEI DISCEPOLI
E IL SUO SIGNIFICATO PER IL REGNO DI D10 %

Come abbiamo visto, la tradizione sinottica e con-
corde nel mostrare che in Gesi vi era l'intenzione
di restaurare e riunire il popolo di Israele. Riunire,
non fondare, poiché il popolo dellalleanza era gia
costituito da piu di mille anni.

Con Gesu si realizza la condizione escatologica del
nuovo popolo di Dio attorno ai discepoli

Questa intenzione va presa seriamente nella sua
accezione escatologica. Cio significa che Gesu non
ha iniziato un qualunque movimento di risveglio
e di unificazione - come tanti ce ne furono negli
anni precedenti e contemporanei alla predicazi-
one di Gesu -, ma ha inteso proclamare l'unita
del popolo di Dio per la fine dei tempi. Il contenu-
to centrale della predicazione di Gesti ¢ infatti che,
con la sua presenza pubblica, la storia ha trovato il
suo perno centrale e definitivo ed il tempo é giunto
a pienezza. Le promesse profetiche ora hanno tro-
vato compimento, poiché il Regno di Dio - dira - “@
giunto in mezzo a voi” (Mt 12, 28). In questa situ-

54. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



azione escatologica Israele deve accogliere la salvez-
za che gli viene offerta e lasciarsi convocare per il
Regno diDio.

Quando la maggioranza di Israele si rifiuta di ac-
cogliere questo appello, Gesu si concentra con piu
intensita sui discepoli. Ma la cerchia dei discepoli
non é semplicemente il “resto di Israele” o “una co-
munita a parte” - come per i movimenti religiosi
dellepoca (vedi: Qumran) - e, men che meno, un
suo sostituto. E’ invece la “rappresentazione di tutto
Israele’, la raffigurazione di cio a cui e chiamato ad
essere il vero Israele.

Una societa riconciliata con la sovranita di Dio

Questo significa che Gesl non rinuncia all'Israele
che lo rifiuta, ma questa concentrazione integrale
su Israele non esclude l'universalismo della salvez-
za: Gesut vuole una societa riconciliata all'insegna
della sovranita di Dio. Per lui nel nuovo ordina-
mento del Regno, che diventera realta nel popolo di
Dio alla fine dei tempi, non ci deve essere esclusione
di nessuno: né dei ricchi (Lc 19, 1-10), né dei po-
veri (Lc 6, 20); né dei colti (Lc 14, 1-6) né degli
ignoranti (Mt 11, 25 s); né dei peccatori (Mc 2,
17), né delle prostitute (Mc 21, 31); né dei samari-
tani (Lc 10, 25); né dei bambini che erano consi-
derati come “cose” per quella societa (Mc, 13-16);
né delle donne né dei pagani. Sottolineiamo questi
ultimi due elementi (inclusione delle donne e dei
pagani nel discepolato), poiché furono i pill scan-
dalosi e rivoluzionari per la mentalita ebraica.

Linclusione della donna nel discepolato di Gesu

Lo testimonia Lc 8, 1-3:

“Cerano con lui i Dodici e alcune donne che erano state
guarite da spiriti cattivi e da infermita: Maria, chiamata
Maddalena, dalla quale erano usciti sette demoni; Giovan-
na, moglie di Cuza, amministratore di Erode; Susanna e
molte altre, che li servivano con i loro beni”

comunita sacerdotale di
Dio e cosi realizzare I'idea
di resto. Accanto ai farisei
va ricordato il gruppo dei
battezzatori, fra i quali si
conoscono gli esseni. Fari-
sei ed esseni radunano un
piccolo gruppo chiuso di
coloro che, a motivo della
loro religiosita, dell’obbe-
dienza alla legge, dei severi
usi di purificazione, della
loro ascesi, sono degni di
appartenere al popolo di
Dio (J. JEreMias, Teolo-
gia del Nuovo testamento,
Paideia, Brescia 1976, pp.
198-201).

31. Lo studio della Thora
e la partecipazione alla
scuola erano interdette alle
donne. Nessuna di loro
poteva aspirare ad essere
“discepola” (talmid) tanto
che non esisteva nemmeno
il termine talmidad (disce-
pola) (¢f KH. RENGSTORF,
pabntpo in GLNT, 1970,
V1, 1236-1237). Percio rab-
bi Eliezer poteva senten-
ziare: “Chi insegna a sua
figlia la Thora e come se
insegnasse cose per lei in-
sulse”; “Meglio bruciare la
Thora che trasmetterla alle
donne” (A. Oepke, yovi, in
GLNT, 1966, IV, 708-710).
32.Mc 15, 40-41: “Vi erano
anche alcune donne, che
osservavano da lontano,
tra le quali Maria di Mag-
dala, Maria madre di Gia-
como il minore e di Ioses,
e Salome, le quali, quando
era in Galilea, lo seguivano
(Mrokovbovv) e lo serviva-
no, e molte altre che erano
salite con lui a Gerusalem-

»

me .

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 55.



33. Mt 8, 11: “Ora io vi
dico che molti verranno
dall’oriente e dall’occiden-
te e siederanno a mensa
con Abramo, Isacco e Gia-
cobbe nel regno dei cieli,
mentre i figli del regno sa-
ranno cacciati fuori, nelle
tenebre, dove sara pianto e
stridore di denti”.

Che delle donne facessero parte del gruppo dei
discepoli era semplicemente scandaloso per gente
ebrea, per la quale lo studio della Thora era inter-
detto alle donne.”* Al riguardo ¢ decisiva I'infor-
mazione piu antica di Mc 15, 40,* il quale dice che
le donne non solo servivano Gesu, ma ne erano
“discepole”. E lo fa utilizzando per loro il verbo
axorovbém, che e il verbo tecnico per indicare il
discepolato.

La chiamata dei pagani nel discepolato

L'idea di pellegrinaggio dei pagani nel logion di
Mt 8, 1 ** dimostra che Gesu iscrive il ruolo di Is-
raele nell'orizzonte universale della tradizione del
trito-Isaia (Is 60, 1-22), e cioe che Israele non &
eletto per se stesso, ma come segno della salvezza
universale per tutti i popoli.

Il Regno di Dio penetra nel mondo degli uomini e
realizza la familia Dei

Percio il Regno di Dio per Gesu trascende I'Is-
raele attuale ed ha una configurazione universale;
ma questo non vuol dire che la signoria di Dio si
affermi al di la delle leggi della storia, tutto d'un
colpo, senza una mediazione storica. Il regno di
Dio non e dunque utopico (= una realta futuribile,
senza luogo, a-storica); e invece legato a un popolo
concreto, al popolo di Dio. Questa infatti & la con-
dizione che avvenga il Regno di Dio sulla terra: che la
sua signoria investa uomini concreti e, attraverso di
loro, possa dilatarsi nella vita associata mettendo in
luce i caratteri distintivi di questo Regno. Nella misu-
ra in cui il popolo di Dio si lascera plasmare dalla si-
gnoria di Dio, si trasformera in tutte le dimensioni
della sua esistenza e dara origine ad una societa
alternativa rispetto a quella fondata sui criteri del
mondo (il potere, il denaro e il godimento). Questa
societa non sara per nulla uno “stato teocratico’,

56. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



ma una famiglia di fratelli e di sorelle uniti dalla

solidarieta, la familia Dei.

Questo tipo di societa Dio non intende imporla (la

liberta ¢ il bene supremo che Dio nella sua econo-

mia ha sempre voluto rispettare), poiché sarebbe

in antitesi con la natura piu intima della signoria

damore di Dio. Egli pero vuole mostrarne gia il

compimento in coloro che liberamente accettano

di seguirlo. Se il suo popolo, quello dell’alleanza,

non ¢ in grado di farlo, egli lo realizzera nella nuo-

va famiglia dei discepoli che raccoglie intorno a

sé. La cerchia dei discepoli funziona dunque come  34. I concetto di “sacra-

segno per tutti: come sale della terra (Mt 5, 13; fg?.tahté della Chiesa” o
1esa come sacramento

Mc 9, 50), come lievito nella pasta (Mt 13, 23=Lc¢ ;i salvezza” trova qui i suoi

13, 21), come luce del mondo (Mt 5, 14-16=Lc 11,  primi riferimenti.

33).3

9. PAUTOCONSAPEVOLEZZA DELLA PRIMA
COMUNITA CRISTIANA DI ESSERE IL VERO ISRAELE

Per convalidare il quadro che abbiamo delineato, e
cioe che Gesit non solo ha inteso realizzare il regno
di Dio nel popolo di Israele, ma lo ha anche fatto
in termini embrionali nella cerchia dei discepoli,
cerchiamo ora di vedere come la prima comunita
dei credenti in Gesl, dopo gli eventi pasquali, si
e auto-costituita in questo modo e ne ha assunto
lautoconsapevolezza.

Come si ¢ costituita la comunita dei credenti

1. Lo possiamo capire dal modo di agire dei dis-
cepoli subito dopo la morte-risurrezione di Gesu.
Ora, in questo tempo, i discepoli pongono tre seg-
ni che caratterizzano la loro attivita: a) il riunirsi
a Gerusalemme predicando la conversione del po-
polo; b) I'invito a farsi battezzare nel nome di Gesu
e ¢) il completamento del numero dei Dodici dopo
la morte di Giuda.

a. Primo fatto. Il movimento cristiano non si cos-
tituisce in Galilea - benché sia il luogo di prove-

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 57.



35. C. Gunorro, Il movi- - njenza di vari apostoli, dove il movimento poteva
mento di Gesi tra la Pa- > . .. . . .
P contare sullappoggio di simpatizzanti sedentari e
squa e la missione di Paolo, . A N
inAAVV.acuradiR Pen- doOve avvennero le manifestazioni di Gesu risor-
Na, Le origini del cristiane-  to - ma a Gerusalemme.” La ragione di questo
simo, Carocci, Roma 2014, . NED . .
comportamento singolare e lattesa escatologica: i
cap. VI, pp. 168 ss. ] . > j ]
discepoli sono convinti di trovarsi nel cuore degli
avvenimenti finali e percio attendono la manifes-
tazione definitiva del Regno di Dio la dove, sec-
ondo la fede giudaica, quegli avvenimenti devono
accadere: a Gerusalemme. E proprio perché i dis-
cepoli si percepiscono all'interno degli eventi es-
catologici con lattesa della parusia imminente del
Figlio dell'Uomo sentono l'urgenza di chiamare a
conversione il popolo di Israele. Cio ¢ descritto par-
adigmaticamente nei primi quattro discorsi degli
Atti degli Apostoli messi sulla bocca di Pietro (2,
14-40; 3, 12-26; 4, 8-12; 5, 29-23), nei quali e indi-
cato chiaramente che si rivolgono all'intero Israele:
“Uomini di Israele .... Sappia con certezza tutta la
casa di Israele” (At 2, 22.36).
Benché questi discorsi siano opera redazionale
dellautore degli Atti, ¢ indubitabile e sintomatico
che dopo Pasqua la comunita cristiana si sia rivolta
al popolo di Israele invitandolo alla conversione.

b. Secondo fatto. Come segno della conversione vi-
ene chiesto il battesimo nel nome di Gest.
“Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro:
Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome

di Gesu Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e ricev-
erete il dono dello Spirito Santo” (At 2, 37-38).

Di fronte all'urgenza della fine del tempo, il bat-
tesimo di Giovanni, basato sulla purificazione dai
peccati, e insufficiente. Esso deve tramutarsi in seg-
no cristologico: deve cioe segnalare il mutamento
avvenuto con la morte di Cristo. Non basta pil
semplicemente annunciare, come faceva Gest, il
Regno di Dio, ora deve essere proclamata la sua
morte sacrificale come condizione nella quale Is-

58. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



raele deve immergersi per entrare in stato di conversione.
La conversione richiesta ad Israele ora, con il battesimo
nel nome di Gesu, deve consistere nel lasciarsi toccare
e penetrare (= battesimo) da quellamore infinito che il
Cristo ha dimostrato nel dare la propria vita sacrificando-
la per il popolo di Dio sulla croce.

c. Terzo fatto. Dopo la morte di Giuda Iscariota, il gruppo
dei Dodici viene reintegrato mediante l'elezione di Mattia
(At 1, 15-16). L'integrazione e sintomatica per il riferi-
mento alle dodici tribu di Israele: per l'avvento parusiaco
il popolo dell’alleanza, nella sua valenza simbolica conte-
nuta nel numero dodici, deve essere al completo.

2. Questi tre elementi dunque (stabilizzazione dei disce-
poli a Gerusalemme; nuovo orientamento cristologico
del battesimo; reintegrazione del numero Dodici degli
apostoli) dimostrano che la convocazione escatologica di
Israele, che Gesut aveva iniziato, viene proseguita come
gesto di fedelta a Gestt dalla comunita dei discepoli dopo
Pasqua. Tutto questo evidenzia che la comunita primitiva
non si considera un gruppo a parte che si differenzia da
Israele, ma intende continuare a stare nella linea disposta
dall'insegnamento di Gesti. La rinnovata volonta di rac-
cogliere Israele secondo la linea di Gesu presuppone che
la comunita dei discepoli si consideri “il vero Israele”. Cio
¢ confermato da due autodesignazioni che possono essere
fatte risalire alla comunita di Gerusalemme.

a. La comunita di Gerusalemme chiama se stessa ékkAncio
100 Oc0d ekklesia tou Theou (1 Cor 15,9; Gal 1, 13). In gre-
co ekklesia & lassemblea pubblica, l'assemblea della polis,
della citta. I LXX utilizzano questo termine per tradurre
qahal, l'assemblea del popolo dellalleanza davanti a Jahvé
nellAT. Autodesignandosi con questo termine, la comunita
cristiana delle origini deve essersi compresa come il popolo
eletto di Dio, come il vero Israele.

b. Strettamente collegato con ekklesia ¢ il fatto che i cris-
tiani si designano come “i santi” (dyiot - aghioi). Anche

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 59.



36. Dan 7, 17-18: “Le quat-
tro grandi bestie rappre-
sentano quattro re, che
sorgeranno dalla terra;
ma i santi dell’Altissimo
riceveranno il regno e lo
possederanno per sempre,
in eterno”. Ib. 21-22: “Io
intanto stavo guardan-
do e quel corno muoveva
guerra ai santi e li vinceva,
finché venne il vegliardo
e fu resa giustizia ai santi
dell’Altissimo e giunse il
tempo in cui i santi dove-
vano possedere il regno.”.
Ib. 25-27: “I santi gli sa-
ranno dati in mano per un
tempo, tempi e meta di un
tempo. Si terra poi il giudi-
zio e gli sara tolto il potere,
quindi verra sterminato e
distrutto completamente.
Allora il regno, il potere e
la grandezza dei regni che
sono sotto il cielo saran-
no dati al popolo dei santi
dell’Altissimo, il cui regno
sara eterno e tutti gli impe-
ri lo serviranno e gli obbe-
diranno”.

questo e un termine che risale alla prima comunita
di Gerusalemme (At 9, 13; Rm 15, 25). Ora, a par-
tire da Dn 7,° questo termine designa il popolo di
Dio della fine dei tempi.

3. Che la comunita primitiva abbia unautocoscien-
za cosi precisa nel pensarsi come il vero Israele non
sarebbe potuto avvenire se Gesti stesso non avesse
comunicato ai discepoli il suo anelito missionario
di raccogliere tutto Israele in unita sotto il Regno
di Dio. E a controprova che la comunita cristia-
na primitiva si sentisse il nuovo Israele sta il fatto
sorprendente che, quando le prime comunita si
aprono ai pagani incirconcisi, viene mantenuta la
stessa idea che anchessi appartengono al popolo di
Dio: non solo, dunque, le comunita di estrazione
giudaica, in Palestina, ma anche le comunita nate
dalla missione tra i pagani, che ben presto diven-
teranno la maggioranza, vengono considerate “il
popolo di Dio”.

4. E’ stato Paolo a elaborare l'idea che anche i pa-
gani appartengono al popolo di Dio attraverso la
formula: “la discendenza da Abramo” non e ass-
icurata dalla circoncisione, ma dalla fede. Egli
spieghera che si diventa seme di Abramo, quindi
parte del popolo di Dio, “credendo”. Tutti coloro
che credono in Cristo sono i veri discendenti di
Abramo (Rom 4; Gal 3). I privilegi di Israele val-
gono per tutti coloro che credono in Cristo, senza
alcuna differenza tra cristiani di estrazione giuda-
ica 0 pagana. Anche per i pagani, venuti alla fede,
Abramo ¢ loro padre (Rom 4, 12); essi diventano
eredi (Gal 3, 29) e figli della promessa (Gal 4, 28),
eletti (Rom 8, 33), chiamati (Rom 1, 6), amati
(Rom 1, 7) e figli di Dio (Rom 8, 16; Gal 3, 26).
E tutto cio perché la vera circoncisione (Fil 3, 3) e
quella che lo Spirito Santo opera nel cuore (Rom
2,29).

60. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



Che sia cosi - ossia che la primitiva comunita cris- 37 Ge 1, 1: “Giacomo,
tiana si consideri come il vero Israele di Dio (¢f Ge .0 g;ii;?aﬁljgozli?gf
1, 1 parla ai cristiani della diaspora come alle “dodi- b che sono nella diaspora,
ci tribu disperse nel mondo) ¥ - € reso evidente salute”

anche dal fatto che in tutto il Nuovo Testamento ci

si serve della Scrittura dellAntico Testamento per

comprovare gli eventi della storia cristiana. Il ser-

virsi della “prova scritturistica veterotestamentar-

ia” testimonia la consapevolezza che le comunita

cristiane considerano come proprie le Scritture di

Israele; anzi rivendicano a sé il possesso della vera

comprensione della Scrittura operata dallo Spirito.

Dira Paolo:

“Le loro [del popolo di Israele] menti furono indurite. In-
fatti fino ad oggi quel medesimo velo [il velo sul volto di
Mosé] rimane non rimosso quando si legge IAntico Testa-
mento, perché ¢ in Cristo che esso viene eliminato. Fino ad
oggi, quando si legge Mose, un velo e steso sul loro cuore;
ma quando vi sara la conversione al Signore, il velo sara
tolto” (2 Cor 3, 14-15).

10. LE MANIFESTAZIONI DELLO SPIRITO CORRO-
BORANO LAUTOCOSCIENZA DELLA PRIMA COMU-
NITA DI ESSERE IN CONTINUITA CON LOPERA DI
GESU

Se la comunita primitiva si € autoconcepita come “il
vero Israele”, non se trattato di una rivendicazione
ideologica slegata dalla realta. Dietro a questa au-
tocomprensione ce una storia di esperienze molto
concrete.

1. Fra queste la prima fu lesperienza vissuta con
Gesl, dalla quale i discepoli avevano appreso che
- come abbiamo visto - I'intento del suo annuncio
era rivolto a radunare il nuovo Israele. La secon-
da esperienza, che confermava la prima, furono
le sorprendenti manifestazioni dello Spirito di cui
furono testimoni dopo gli eventi pasquali.

Secondo la Scrittura l'avvento dello Spirito di Dio

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 61.



38. Is 32, 15: “Ma infine in
noi sara infuso uno spirito
dall’alto; allora il deserto
diventera un giardino e il
giardino sara considerato
una selva”; Is 44, 3: “Non
temere, Giacobbe mio
servo, ... poiché io versero
il mio spirito sulla tua di-
scendenza, la mia benedi-
zione sui tuoi posteri’; Ez
11, 19: “Daro loro un cuo-
re nUOvo, uno spirito nuo-
vo metterod dentro di loro.
Togliero dal loro petto il
cuore di pietra, daro loro
un cuore di carne ...: saran-
no il mio popolo e io sard
il loro Dio”; Ez 36, 24s s:
“Vi prendero dalle nazioni,
vi radunero da ogni terra e
vi condurro sul vostro suo-
lo. Vi aspergero con acqua
pura e sarete purificati; io
vi purifichero da tutte le
vostre impurita e da tutti i
vostri idoli, vi daro un cuo-
re nuovo, metterd dentro
di voi uno spirito nuovo,
togliero da voi il cuore di
pietra e vi daro un cuore
di carne. Porro il mio spi-
rito dentro di voi e vi faro
vivere secondo le mie leggi
e vi faro osservare e mette-
re in pratica le mie norme.
Abiterete nella terra che io
diedi ai vostri padri; voi sa-
rete il mio popolo e io sard
il vostro Dio”; Ez 37, 14:
“Riconoscerete che io sono
il Signore, quando apriro
le vostre tombe e vi faro
uscire dai vostri sepolcri,
o popolo mio. Faro entrare
in voi il mio spirito e rivi-
vrete ...”; Gl 3,1-2: “Dopo
questo, io effondero il mio
spirito sopra ogni uomo e
diverranno profeti i vostri
figli e le vostre figlie; i vo-
stri anziani faranno sogni,

era un fenomeno della fine dei tempi, quale forza
di Dio con cui finalmente egli dava forma all'ls-
raele escatologico (Is 32, 15; 44,3; Ez 11, 19; 36, 24
ss; 37, 14; Gl 3, 1 5).*® Ora la comunita primitiva,
in cui fiorirono esperienze straordinarie di guari-
gioni, visioni e inattese adesioni alla nuova “Via’,
riconobbe in questo fervore la pienezza del tempo
escatologico nel quale lo Spirito riuniva il vero po-
polo di Dio. Ed ¢ in questo senso che Luca in At
2, 17-19 interpreta gli eventi di Pentecoste citando
Gioele 3, sia pure con qualche lieve ritocco:
“Avverra: negli ultimi giorni - dice Dio - che su tutti ef-
fondero il mio Spirito; i vostri figli e le vostre figlie pro-
feteranno, i vostri giovani avranno visioni i vostri anziani
faranno sogni. E anche sui miei servi e sulle mie serve in
quei giorni effondero il mio Spirito ed essi profeteranno.

Faro prodigi lassi nel cielo e segni quaggiu sulla terra,
sangue, fuoco e nuvole di fumo”.

2. La coscienza della Chiesa primitiva, grazie ai
prodigi che avvenivano in essa, si sentiva dunque
sempre piu certificata di essere depositaria del
Regno escatologico, poiché in essa la “potesta sui
demoni e sulle malattie” (Lc 9, 1), che Gesu aveva
dato agli apostoli, accadeva davvero. Non ¢ solo
Luca a raccontare che nella comunita dei primi
tempi avvenivano prodigi, e soprattutto guarigioni.
E se lo fa, non lo racconta solo come abbellimento
della narrazione per creare unaura romantica in-
torno alla prima Chiesa, ma per rendere visibile la
continuazione dell'accadere del Regno di Dio nella
storia del popolo d’Israele.

3. Anche l'autore della Lettera agli Ebrei, del tutto
indipendente da Luca, osserva nellesortare i letto-
ri a non disattendere il Vangelo in forza del quale
erano venuti alla fede:
“Come potremo noi scampare se avremo trascurato una
salvezza cosl grande? Essa comincio a essere annunciata

dal Signore, e fu confermata a noi da coloro che l'avevano
ascoltata, mentre Dio ne dava testimonianza con segni e

62. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



prodigi e miracoli dogni genere e doni dello Spirito Santo,
distribuiti secondo la sua volonta” (Eb 2, 3-4).%°

Anche Paolo descrive come cosa normale i carismi
straordinari di guarigione o di profezia che con-
statava nelle sue comunita:
“Alcuni Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come
apostoli, in secondo luogo come profeti, in terzo luogo
come maestri; poi ci sono i miracoli, quindi il dono del-

le guarigioni, di assistere, di governare, di parlare varie
lingue” (1 Cor 12, 28).

E nella Lettera ai Romani, con uno sguardo ret-
rospettivo della sua attivita apostolica in oriente,
Paolo parla con grande naturalezza dei prodigi che
hanno accompagnato la sua missione:

“Cristo ha operato per mezzo mio ... con la potenza di seg-

ni e di prodigi, con la potenza dello Spirito Santo” (Rom
15, 18).

Paolo dunque e convinto che la forza (dynamis)
che sorregge la predicazione del Vangelo ¢ potenza
dello Spirito di Dio:
“La mia parola e la mia predicazione non si basarono su
discorsi persuasivi di sapienza, ma sulla manifestazione
dello Spirito e della sua potenza, perché la vostra fede non

fosse fondata sulla sapienza umana, ma sulla potenza di
Dio” (1 Cor 2, 4--5).

4. Insomma nella Chiesa primitiva vi & la con-
statazione di una potenza irresistibile del Vangelo
che libera e salva; ed i miracoli delle conversioni
e delle guarigioni che accompagnano questo an-
nunzio sono segni concomitanti che segnalano la
potenza dello Spirito Santo che opera nella comu-
nita cristiana.

Questa constatazione permette alla comunita prim-
itiva di saldare in unita la propria attivita con l'op-
era di Gesti. Gestt annunciava il Regno, scacciava i
demoni, guariva i malati. Questi stessi segni la co-
munita primitiva li esperimentava al suo interno; e
percio poteva concludere che il Regno, proclamato
da Gest, si stava realizzando sotto i propri occhi.

i vostri giovani avranno
visioni. Anche sopra gli
schiavi e sulle schiave in
quei giorni effondero il
mio spirito”.

39. Mc 16, 20: “Questi sa-
ranno i segni che accom-
pagneranno quelli che
credono: nel mio nome
scacceranno demoni, par-
leranno lingue nuove,
prenderanno in mano ser-
penti e, se berranno qual-
che veleno, non rechera
loro danno; imporranno
le mani ai malati e questi
guariranno”

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 63.



Sotto l'azione dello Spirito vi era dunque un ampliamento
del modo di operare di Gesu e la sua prosecuzione. Lam-
pliamento e la prosecuzione avvengono sotto due aspetti.

a) Nella Chiesa primitiva lopera dello Spirito amplifica
lannuncio del Regno. Se Gesti parla della presenza del
Regno di Dio, la Chiesa primitiva e sotto l'effusione dello
Spirito. In essa infatti non si parla pitt del Regno di Dio, ma
dellesperienza dello Spirito. Lo Spirito di Dio, promesso
per gli ultimi tempi, ¢ allopera. Il linguaggio subisce una
mutazione sotto I'influsso delle esperienze pasquali, ma la
traiettoria fondamentale del messaggio di Gesu proseg-
ue: il futuro escatologico e gia iniziato. Miracoli e segni lo
segnalano. Per questo i prodigi e i miracoli appartengono
allessenza della prima comunita, cosl come erano essen-
ziali per la predicazione di Gesu. La loro funzione é quella
di segnalare lazione escatologica di Dio: e infatti 1a dove
la potenza del Cristo risorto si rende presente nellazione
del suo Spirito, la malattia e spirito del male si dileguano.
In altre parole i testi del neotestamentari segnalano che
nella Chiesa primitiva si va realizzando quel Regno an-
nunciato da Gesu ed ora ¢ allopera con la potenza dello
Spirito Santo; e questa abbondante azione dello Spirito
viene interpretata come leffusione escatologica dellopera
di Dio che realizza il vero Israele.

b) Nel nuovo popolo di Dio svaniscono le barriere etniche
e sociali. La nuova comunita nata sotto la potente azione
dello Spirito del Risorto, illuminata dalle parole di Gio-
ele, si riconosce come il nuovo popolo di Dio, nel quale
sono abolite le barriere etniche e sociali, gli interessi di
gruppo, le differenze di classe e il dominio delle une sulle
altre. Quando Paolo dice a Tito, riferendosi a Gesu: “Egli
ha dato se stesso per noi... per formarsi un popolo puro
che gli appartenga” (Tt 2,14) riflette la coscienza a cui gli
Israeliti erano stati educati di essere stati scelti come il
“popolo di Dio”, come dice Es 19, 5-6: “.. voi sarete per
me la proprieta tra tutti i popoli” o ancora Lv 26, 11-12:
“Camminero in mezzo a voi e voi sarete il mio popolo” o

64. Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita



ancora Ez 37, 27: “Io saro¢ il loro Dio e loro saranno il mio
popolo”.

Soltanto che T'unita di popolo tra gli israeliti nella loro
storia si era degenerata e ridotta a “unita di razza” e di
etnia. Gesil denuncia questa trasformazione nella chiusu-
ra del giudaismo del suo tempo. Vi si contrappone e ne
patisce il contraccolpo con la morte. Ma con la sua morte
e spezzata questa chiusura.

L'azione dello Spirito ha guidato la prima Chiesa a man-
tenere la consapevolezza di “essere il popolo di Dio” sot-
traendole pero l'idea di etnia o di razza. Quel gruppetto
di discepoli che si riunivano sotto il portico di Salomone
(At 3, 11; 5, 12) avevano la certezza di rappresentare il
compimento del fenomeno del popolo ebraico, di prol-
ungarne la realta avverandola in modo definitivo, di re-
alizzare cioe il vero popolo di Jahvé. Soltanto che questo
nuovo popolo non era piu tenuto insieme dal legame di
sangue, ma dalla voce dello Spirito di Cristo risorto che
continuava a risuonare tra loro.

5. Insomma questo gruppo nascente di persone si poneva
come chi, godendo della presenza viva di Cristo Risorto, ne
proseguiva la realta attraverso i vincoli della fede in Cristo
che li teneva insieme: avevano la coscienza di prolungare
la verita di quel “Dio con noi” che era il leitmotiv della
storia di alleanza di Israele, che si era realizzato in Gest
crocifisso e ora, risorto. Lui li teneva insieme costituendo il
vero e definitivo popolo di Dio nel mondo, che si realizza-
va persino tra i pagani. Quando Paolo si reca per la prima
volta a Corinto, grande citta portuale, provincia romana,
nota per i suoi commerci e per la dissoluzione della vita
sociale, Dio lo rincuora in una visione notturna: “Non
avere paura, ma continua a parlare e non tacere, perché
io sono con te, nessuno cerchera di farti del male, perché
io ho un popolo numeroso in questa citta” (At 18, 9-10).
Probabilmente si trattava di qualche decina di persone,
ma non ¢ il numero che importava, ma la coscienza che
viveva in quei pochi di essere il popolo escatologico di
Dio.

Capitolo primo. Come Gesu ha voluto la sua comunita 65.



6. Questa coscienza della Chiesa primitiva di essere
il popolo escatologico di Dio, liberato dalle strettoie
dei vincoli di sangue e di razza, inglobante alla pari
sia pagani sia israeliti, doveva risuonare come scon-
volgimento mentale tra gli ebrei. Non a caso Paolo si
scontrera con Pietro rimproverandolo a viso aperto
per i suoi tentennamenti nellaccogliere i pagani nella
Chiesa (cf Dissidio di Antiochia: Gal 2, 11-16). Ma
non avra paura di sostenere che:

“Tutti voi infatti siete figli di Dio mediante la fede
in Cristo Gesu, poiché quanti siete stati battezzati in
Cristo vi siete rivestiti di Cristo. Non ce Giudeo né
Greco; non ce schiavo né libero; non c® maschio e
femmina, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesu.
Se appartenete a Cristo, allora siete discendenza di
Abramo, eredi secondo la promessa” (Gal 3, 26-29).

7. Chiudiamo questo capitolo con le osservazioni di
H. De Lubac:

“Fin dalla prima generazione cristiana, i discepoli di Gesu, per
quanto fossero esultanti per la “novita cristiana”, erano anche
consapevoli che la salvezza loro annunciata non era il frutto
di una qualche “repentina improvvisazione” [una creazione
ex novo], come ben presto avrebbero sostenuto alcuni eretici
[come Marcione]. Ne fa fede lo stesso vocabolo “ecclesia” con
il quale viene designato il loro raggruppamento ... E’ il vocab-
olo specifico che fu usato nella Bibbia dei LXX per designare
lassemblea (qahal in ebraico, gehilla in aramaico) degli israel-
iti riuniti attorno a Mosé nei tempi dellesodo. ... Servendosi di
questa parola si volle senza dubbio indicare la continuita con
essa. Entrare nella chiesa voleva dire dunque essere introdotti
in questa assemblea venerabile, essere aggregati alla dignita
israelitica: “Voi che un tempo eravate non-popolo, ora siete il
popolo di Dio; un tempo esclusi dalla misericordia, ora invece
avete ottenuto misericordia” (1 Pt 2, 10). Radunato da ogni
parte, scelto tra le nazioni infedeli per adorare e servire I'Al-
tissimo, il popolo cristiano, popolo della nuova alleanza, sos-
tituisce l'antico Israele come popolo di Dio. O meglio come il
ramo selvatico innestato sull’'ulivo buono fa tutt'uno con esso,
cosl il nuovo popolo d’Israele € ormai una sola cosa con quel-
la parte dellantico Israele che ha riconosciuto il Messia. Esso
e la “vera razza israelita” ... lo sviluppo di quel piccolo resto,
“del pit piccolo di tutti i popoli” che Jahvé aveva promesso

66. Capitolo primo. Come Gesl ha voluto la sua comunita



di riunire dopo la dispersione e che ora si concentra tutto
quanto in Gesu. La chiesa, che ¢ il luogo del suo radunarsi,
e sempre “I'Israele di Dio”*

Abbiamo cosi descritto la saldatura tra la predica-
zione di Gesu e la sua continuazione nella Chiesa
nel tempo post-pasquale. La prima comunita cris-
tiana si vive come la continuazione dellevento di
Gesu: Lui é l'evento che la fonda e da cui trae la sua
origine e il suo senso.

40. H. DE LuBac, Méditation
sur Péglise, 1954 pp. 48-49;
trad. it. Meditazioni sulla
Chiesa, Milano, Jaca book,
1987, p. 33.

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  67.



Capitolo secondo

LA COSCIENZA DI “ESSERE CHIESA DI DIO”
NELLA PRIMA COMUNITA CRISTIANA

Linea di sviluppo continua tra Gesu e la Chiesa

Abbiamo descritto quello che Gesu ha iniziato con la sua
missione di annunciare il Regno di Dio. Uha compiuta
sulla linea di continuita dellantico Israele con l'intento di
restaurare il popolo di Dio, dandole pero una svolta. Ha
immesso cioe in questo popolo la dimensione escatologica
e definitiva: il Regno é giunto con la sua presenza e, con
essa, egli manifesta la fedelta di Dio al suo popolo, restau-
randone lantica alleanza e allargandola a tutte le creature.
La particolarita originalissima, che Gesl annuncia del
Regno, sta nel mostrare la tenerezza di Dio verso gli es-
clusi e i poveri. Egli stesso si lascia escludere e muore in
croce, fuori le mura e abbandonato, per “attirare tutti a
sé¢”. Predicando il Regno di Dio raduna attorno a sé un
piccolo gruppo di discepoli che invia ad annunciare la
venuta del Regno. A questo gruppo si manifesta risorto
e scioglie tutte le loro paure. I discepoli allora possono
riprendere in mano lavventura umana vissuta con Gesu
e, sotto l'azione dello Spirito Santo, possono comprendere
quanto era loro accaduto in una ripresa memoriale, che
diventa il criterio che da forma alla loro vita di credenti
vissuta in unita. Tutto questo, vissuto nella fluidita della
vita, segna il nascere della Chiesa.

Tra Gesu e la Chiesa vi € dunque un continuum, che non
va ricercato e interpretato in termini giuridico-istituzion-
ali, ma nei termini fluidi di una realta storica che si evolve
da un implicito ad un esplicito. La Chiesa e un “fatto” della
storia nella quale i discepoli del Signore si sono trovati
coinvolti inseguito all'esperienza fatta con Gesu. Non € un
progetto ideale pensato e poi realizzato da un pugno di
uomini, ma unesperienza vissuta i un dinamismo di fede
che ha la duplice consapevolezza di poggiare sull'elezione
di Dio e sulla carita di una fraternita reciproca. Questo

68. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



dinamismo lo incontriamo gia nel primo scritto

neotestamentario della Lettera ai Tessalonicesi:
Paolo, Silvano e Timoteo alla Chiesa (ekklesia) dei Tes-
salonicesi che ¢ in Dio Padre e nel Signore Gesu Cristo:
grazia a voi e pace! Ringraziamo sempre Dio per tutti
voi, ricordandovi nelle nostre preghiere, continuamente
memori davanti a Dio e Padre nostro del vostro impegno
nella fede, della vostra operosita nella carita e della vostra
costante speranza nel Signore nostro Gesu Cristo. Noi ben
sappiamo, fratelli amati da Dio, che siete stati eletti da lui.
Il nostro vangelo, infatti, non si e diffuso fra voi soltanto
per mezzo della parola, ma anche con potenza e con Spirito
Santo e con profonda convinzione, come ben sapete che
siamo stati in mezzo a voi per il vostro bene (1 Tess 1, 1-5).

Lapostolo e i suoi collaboratori salutano dunque
Iekklesia,' che nella visione dellapostolo si con-
figura non come unorganizzazione sociale, fosse
anche cultuale o ministeriale, ma innanzitutto
come frutto di una elezione, ovvero di una scelta e
di una costituzione “in grazia”: e dallamore di Dio
che proviene la partecipazione allekklesia. Ecco
che, sin dai suoi primordi, la Chiesa si autocom-
prende, prima di tutto, a) come creatura di Dio,
sua opera concreta (“fratelli amati da Dio ... eletti
da Iui”). Ma nello stesso tempo si vede in questa
descrizione b) lintreccio dei legami che la fede
istituisce tra i “fratelli”: legami che sono il riflesso
della “communio Trinitatis” che essi respirano nel
loro essere “insieme” in forza della preghiera, del-
la fede, della speranza e della carita (“preghiere ...
nella fede, ... operosita nella carita ... costante sper-
anza nel Signore nostro Gesu Cristo”).

Questa schematica ed essenziale comprensione
della Chiesa delle origini (creazione di Dio e fra-
ternitd) costituisce una sorta di “matrice” storica e
teologica in cui comprendere articolazioni succes-
sive: una sorta di nucleo, fissato nella freschezza di
uno schizzo dal vivo, in cui riecheggia unesperien-
za viva dal fascino attuale. Cio che viene impresso
nellesperienza normativa della prima comunita
credente sul mistero della Chiesa ¢ dunque innan-

\

1. 1l vocabolo ékkincia e
passato in tutte le lingue ne-
o-latine ed & diventato la de-
nominazione specifica della
nuova comunita nata dall’o-
pera di Gesu. Perché é stato
scelto questo termine? Che
cosa si afferma di questa
comunita con tale espres-
sione? Il vocabolo greco, che
sopravvive nel latino “eccle-
sia” deriva dalla radice ve-
tero-testamentaria  “qahal”,
che ¢ tradotto normalmente
con “assemblea del popolo”.
Tali assemblee, nelle quali
il popolo si costituiva come
entita cultuale e, a partire dal
culto, come entita giuridica
e politica, esistevano tanto
nel mondo greco quanto in
quello semitico. La gahal
vetero-testamentaria pero si
differenziava dall’assemblea
plenaria greca, costituita dai
cittadini con diritto di voto,
in duplice senso: alla gahal
partecipano anche donne e
bambini, che in Grecia non
potevano essere  soggetti
attivi di vita politica. Cio di-
pende dal fatto che in Grecia
sono gli uomini che, con le
loro decisioni, stabiliscono
quel che si deve fare, mentre
lassemblea di Israele si riu-
nisce “per ascoltare I'annun-
cio di Dio e darvi il proprio
assenso”. Questa concezione
tipicamente biblica di assem-
blea del popolo deriva al fatto
che l'adunanza al Sinai era
vista come modello e norma
di tutte le successive adunan-
ze; dopo Tlesilio, essa venne
solennemente ripetuta da
Esdra come rifondazione del
popolo. Ma per la dispersio-
ne del popolo e il ritorno al
dominio straniero in Israele,
sempre di piu divenne nu-
cleo centrale della speranza
di Israele una gahal prove-

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  69.



niennte da Dio stesso, una
nuova convocazione e fon-
dazione del popolo. Pertanto
che la chiesa nascente scelga
questo nome ¢ una dichia-
razione di fatto che questa
speranza si ¢ adempiuta in
essa. Il Cristo morto e risor-
to € il nuovo Sinai vivente:
quelli che si accostano a Lui
formano l'assemblea eletta e
definitiva del popolo di Dio
(¢fEb 12,18-24).

Si comprende anche perché
non sia stato scelto la comu-
ne definizione di “popolo di
Dio” per designare la nuova
comunita, ma sia stata scelta
quella che indicava il centro
spirituale ed escatologico del
concetto di popolo di Dio.
Questa nuova comunita si
forma soltanto nella dina-
mica dell'adunanza originata
da Cristo e sostenuta dalla
Spirito Santo, e il centro di
tale dinamica ¢ il Signore
stesso, vivente nell’Eucari-
stia, il quale appunto si co-
munica nel suo Corpo e nel
suo Sangue. In tal modo che
lalleanza antica era legata al
concetto di “Legge”, la nuova
¢ invece abbinata al concet-
to di “agape/amore”, la cui
misura estrema ¢ stata posta
da Gesu con la sua dedizio-
ne fino alla morte in croce:
J. RATZINGER, La Chiesa,
una comunita sempre in
cammino, Paoline, Cinisel-
lo Balsamo 1991, pp. 20-22;
H. SCHLIER, Ecclesiologia del
Nuovo Testamento, in Myste-
rium salutis VII, Queriniana,
Brescia 1972, pp. 115-257.

zitutto vita, dinamismo, presenza entusiasmante e
motivante del Crocifisso Risorto e del suo Spirito.

1. IL NUCLEO ORIGINALE ED ORIGINANTE
DELLA CHIESA

Per comprendere questo dinamismo sorgivo della
coscienza di “essere chiesa” ci poniamo una do-
manda: qual ¢ il momento “sorgivo” del suo primo
apparire sulla scena del mondo e in quel momen-
to quali sono le componenti che si mostrano nel
complesso ecclesiale? Il capitolo secondo degli Atti
ci descrive con abbondanza di particolari cio che
accadde nel giorno di Pentecoste e come si sia cos-
tituita a Gerusalemme la prima comunita cristiana.
Al centro del discorso esplicativo di Pietro sta lan-
nuncio di un evento che e il principio di tutto cio
che accadde successivamente, e cioe I'annuncio che
Gesut che e stato crocifisso ed ora é stato risuscitato
da Dio e costituito per il popolo suo Messia e Signo-
re. Qui si delinea la figura della Chiesa, la quale,
prima di ogni elaborazione teorica, ¢ semplice-
mente “un fatto’, visibile a livello di cronaca e della
storia come il ritrovarsi uniti fra loro di coloro che
nel giorno di Pentecoste accolsero con fede l'an-
nuncio degli apostoli che Gesu ¢ risuscitato.

Questo fatto pero, osservabile nel suo involucro
esterno da tutti e visibile a tutti, ha un suo nucleo
interiore che appare solo nellautocoscienza dei suoi
protagonisti di essere stati pervasi dallirruzione
dellamore personale di Dio, lo Spirito Santo, che
crea in loro una comune convinzione di fede e li
fonde in unita. Il nuovo raggruppamento sociale
infatti che sta nascendo viene allesistenza solo
nella consapevolezza che i suoi membri hanno
di “essere la Chiesa”, cioe una convocazione divina
che si compie grazie ad un annuncio impossibile a
dirsi e impossibile ad accogliersi senza il fuoco, il
vento, il terremoto, senza il miracolo di capirsi in
lingue diverse, cioe senza l'intervento forte e prodi-

70. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



gioso di Dio (cfCor 1, 12, 3: “nessuno puo dire: “Gesu
e Signore, se non sotto l'azione dello Spirito Santo”).
Se questo evento dello Spirito non fosse accaduto la
Chiesa non ci sarebbe stata. Non solo, ma se oggi ques-
to modello non si riproducesse continuamente lungo la
storia, la Chiesa non esisterebbe. E ogni volta in cui la
Chiesa si mortifica in formule socio-politiche, svuotan-
dosi di questo nucleo, decade; e per rinnovarsi deve ri-
plasmarsi su questo paradigma.

Insomma questo ¢ il modello del continuo formarsi e
riformarsi dellevento della Chiesa. Oggi come allora
dove accade che qualcuno, da credente in Cristo, co-
munica ad altri la sua fede nella risurrezione di Gest
e questaltro laccoglie, condividendone la fede in Gesit
suo Signore, a cui si affida intrecciandosi in una relazi-
one di fraternita con altri fratelli: qui, fra i protagonis-
ti di questo fenomeno comunicativo, accade la Chiesa.
Nell'allargarsi di una simile rete relazionale si diseg-
na una autentica figura di Chiesa, anche se questo
evento, non producendo ancora tutti i suoi effetti
(di carita, di speranza comune, di condivisione nel-
la preghiera e nei sacramenti, di legame reciproco
nell'unita e nella gerarchia ...), sara solo un abboz-
zo. E tuttavia nessuno puo negare che, se si danno
anche solo due o tre persone legate fra di loro dalla
comune partecipazione alla fede in Gesu crocifisso
morto-risorto e Signore (¢f Mt 18, 20), si ha 'abbozzo
della Chiesa del Signore, pur in assenza di tutti gli al-
tri elementi che compongono la manifestazione com-
pleta della Chiesa. In tal caso siamo in presenza di un
evento ecclesiale embrionale.

Mentre al contrario, se per ipotesi paradossale ci tro-
vassimo davanti, sul piano empirico, a tutto lappara-
to attraverso il quale normalmente la Chiesa realiz-
za e manifesta la sua consistenza, senza pero questo
semplice evento di alcune persone che si relazionano
nella comunicazione della fede e cosi vivono in comu-
nione tra loro, dovremmo dire che abbiamo davanti a
noi “un apparato” di Chiesa, ma non la sua sostanza.

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  71.



2. S. DiaNicH, Ecclesiolo-
gia, in DTIII, 17 ss.

Dunque la prima e pit semplice, ma fondamentale
forma ecclesiae, € una figura elementare di aggre-
gazione ecclesiale che vive l'agape fraterna attorno
alla fede nel Crocifisso Risorto, grazie allazione
unificante dello Spirito Santo.

2. GLI ORIENTAMENTI ECCLESIOLOGICI
DEL NUOvO TESTAMENTO 2

Questo nucleo originario incandescente di Chie-
sa si sviluppera lentamente nella storia, ma esso
dovra sempre essere visto come “matrice” su cui
le comunita di ogni epoca dovranno verificare
lautenticita della loro identita. La Chiesa dunque
e prima di tutto unesperienza vissuta dalle prime
generazioni cristiane ancor prima che ne pos-
sedessero una coscienza riflessa e ragionata. Ad un
certo momento la riflessione sullesperienza eccle-
siale comincia; e si trova gia raccontata nei testi del
Nuovo Testamento, dove per forza di cose rimane
incipiente, frammentaria e occasionale.

Il nostro percorso ci porta ora ad analizzare i vari
modi secondo cui si e sviluppato il percorso di au-
to-comprensione avvenuto nella chiesa delle origi-
ni. E per fare questo dobbiamo subito dire che, nel
Nuovo Testamento, pitt che ad una “ecclesiologia
sistematica’, siamo di fronte a orientamenti ecclesi-
ologici, che vanno prendendo figura e che diventa-
no paradigmi di fede, entro i quali si coniughera la
comprensione globale della Chiesa di tutti i tempi.

1. Orientamento “attualizzante”: una chiesa che
esperimenta la propria unita nella celebrazione sa-
cramentale dell’Eucaristia, una chiesa dello Spirito,
comunionale ed escatologica

1. I primi cristiani esperimentano la Chiesa viven-
do in comunita, pregando insieme, operando nella
carita e ritrovandosi per celebrare la Cena del Si-
gnore. Riflettendo su questa esperienza di comu-
nita e sulle prime distorsioni che in essa avvengo-

72. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



no Paolo, nelle Prima Lettera ai Corinti, e portato
a cercare il mistero che la rinnova e ne tiene vigile
la fede nel pane eucaristico celebrato, convissuto e
condiviso:

“Parlo come a persone intelligenti. Giudicate voi stessi
quello che dico: il calice della benedizione che noi benedi-
ciamo, non ¢ forse comunione con il sangue di Cristo? E il
pane che noi spezziamo, non e forse comunione con il cor-
po di Cristo? Poiché vi & un solo pane, noi siamo, benché
molti, un solo corpo: tutti infatti partecipiamo all'unico
pane” (1 Cor 10, 15-17).

2. Questo corpo di Cristo, che é la comunita (1 Cor
1, 2),® vive perché animata dall'azione impreved-
ibile dello Spirito, grazie al quale il credente puo
comprendere e proclamare nella fede: “Gesu ¢ il
Signore” (1 Cor 12, 3); dallo Spirito poi provengo-
no i doni, grazie ai quali si costruisce la chiesa (1
Cor, 14,1-4; 1 Cor 12, 4-14).%

L’insistenza sullazione libera e gratuita dello Spiri-
to ¢ collegata in Paolo a tutta la polemica contro
la mortificante posizione di coloro che volevano
rinchiudere la novita cristiana entro le maglie an-
tiche della Legge. Per questo motivo la Chiesa del
primo epistolario paolino si presenta poco strut-
turata nelle sue articolazioni e piuttosto viene vista
come un evento dello Spirito.

3. Assai vicina a questa prospettiva e anche la Pri-
ma Lettera di Giovanni. Qui a dominare & lau-
to-comprensione di Chiesa come ‘comunione’,
ovvero come legame fraterno nella mediazione
affettiva del Cristo vivente che tiene insieme i fratelli
mediante una corrente di vita. In altre parole, parte-
cipare alla vita della Chiesa significa per l'evange-
lista Giovanni entrare in comunione con la prima
esperienza dellapostolo stesso, che ha visto, toc-
cato e si ¢ affezionato al Cristo e, attraverso di lui,
rivivere ed entrare in contatto la propria umanita
a quella prima esperienza del Cristo (1 Gv 1, 1-4).°
Da qui, dalla comunione in Cristo, nasce la comu-

3.1 Cor 1, 2-3: “Alla Chie-
sa di Dio che ¢ a Corinto, a
coloro che sono stati santi-
ficati in Cristo Gesu, santi
per chiamata, insieme a
tutti quelli che in ogni luo-
go invocano il nome del
Signore nostro Gesu Cri-
sto, Signore nostro e loro:
grazia a voi e pace da Dio
Padre nostro e dal Signore
Gesu Cristo!”.

4. 1 Cor 1, 1-4: “Aspira-
te alla carita. Desiderate
intensamente i doni del-
lo Spirito, soprattutto la
profezia. Chi infatti parla
con il dono delle lingue
non parla agli uomini ma
a Dio poiché, mentre dice
per ispirazione cose miste-
riose, nessuno compren-
de. Chi profetizza, invece,
parla agli uomini per loro
edificazione, esortazione e
conforto. Chi parla con il
dono delle lingue edifica se
stesso, chi profetizza edifi-
ca l'assemblea”.

1 Cor 12, 4-14: “Vi sono di-
versi carismi, ma uno solo
¢ lo Spirito; vi sono diversi
ministeri, ma uno solo ¢ il
Signore; vi sono diverse at-
tivita, ma uno solo ¢ Dio,
che opera tutto in tutti. A
ciascuno € data una mani-
festazione particolare dello
Spirito per il bene comu-
ne: a uno infatti, per mez-
zo dello Spirito, viene dato
il linguaggio di sapienza; a
un altro invece, dallo stes-
so Spirito, il linguaggio di
conoscenza; a uno, nello
stesso Spirito, la fede; a un
altro, nell’'unico Spirito, il
dono delle guarigioni; a
uno il potere dei miraco-
li; a un altro il dono della
profezia; a un altro il dono
di discernere gli spiriti; a

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  73.



un altro la varieta delle lin-
gue; a un altro l'interpreta-
zione delle lingue. Ma tutte
queste cose le opera 'unico
e medesimo Spirito, distri-
buendole a ciascuno come
vuole. Come infatti il cor-
po € uno solo e ha molte
membra, e tutte le mem-
bra del corpo, pur essendo
molte, sono un corpo solo,
cosi anche il Cristo. Infatti
noi tutti siamo stati bat-
tezzati mediante un solo
Spirito in un solo corpo,
Giudei o Greci, schiavi o li-
beri; e tutti siamo stati dis-
setati da un solo Spirito”.

5.1 Gv 1, 1-4: ““Quello
che era da principio, quel-
lo che noi abbiamo udito,
quello che abbiamo veduto
con i nostri occhi, quello
che contemplammo e che
le nostre mani toccarono
del Verbo della vita - la vita
infatti si manifestd, noi
Pabbiamo veduta e di cio
diamo testimonianza e vi
annunciamo la vita eter-
na, che era presso il Padre
e che si manifesto a noi -,
quello che abbiamo veduto
e udito, noi lo annunciamo
anche a voi, perché anche
voi siate in comunione con
noi. E la nostra comunione
e con il Padre e con il Fi-
glio suo, Gesu Cristo”.

nione tra fratelli, senza della quale si smentisce il
mistero del Dio fatto carne:

“Amiamoci gli uni gli altri, perché I'amore ¢ da Dio: chiun-
que ama ¢ stato generato da Dio e conosce Dio. Chi non
ama non ha conosciuto Dio, perché Dio ¢ amore. In ques-
to si & manifestato l'amore di Dio in noi: Dio ha mandato
nel mondo il suo Figlio unigenito, perché noi avessimo la
vita per mezzo di lui” (1 Gv 4, 7-9).

4. Nella prima comunita ¢ anche forte la tensione
escatologica. Paolo saluta la Chiesa di Corinto come
lassemblea di coloro che attendono la rivelazione
di Gesu Cristo, pronti ad andare incontro al gior-
no del Signore (“voi, che aspettate la manifestazione
del Signore nostro Gesu Cristo! 1 Cor 1, 7). Questa
tensione la si nota anche in quelle parti dei Sinot-
tici dove si hanno i primi abbozzi di Chiesa e dove
la missione e sentita nella sua provvisorieta escato-
logica, espressa in quellandare senza bastone, senza
denaro, senza due tuniche e in quel rapido scuotere
la polvere di fronte a coloro che rifiutano il Vange-
lo per non perdere tempo ed andare altrove dove
ci sono altri pronti ad accoglierlo (Mt 6, 7-11; Lc 9,
1-6). Del resto i Dodici sono gia prefigurati come i
giudici escatologici dell'ultimo raduno delle tribu
d’Israele (Mt 19, 28).

2. Orientamento “storicizzante”: una Chiesa storica-
mente radicata nell’evento di Cristo (Matteo) e proiet-
tata nella missione futura (Luca).

1. Nei testi neotestamentari pressante ¢ il ricorso
allevento fondatore (“il Cristo morto e risorto”),
che rappresenta il centro del kerigma ed & su di
esso che la Chiesa ritrova e comprende se stes-
sa. Proprio a questo evento, che fonda la Chiesa,
Paolo riporta i “carismatici” che tendevano a pren-
dere il sopravvento a Corinto, dicendo loro:

“Da voi, forse, & partita la Parola di Dio? O e giunta sol-

tanto a voi? Chi ritiene di essere profeta o dotato di doni

dello Spirito, deve riconoscere che quanto vi scrivo e del
Signore. Se qualcuno non lo riconosce, neppure lui viene

74. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



riconosciuto.” (1 Cor 14, 36).
E subito dopo puo dire:

“Vi proclamo poi, fratelli, il Vangelo che vi ho annunciato e che
voi avete ricevuto, nel quale restate saldi e dal quale siete salvati,
se lo mantenete come ve 'ho annunciato. A meno che non abbiate
creduto invano! A voi infatti ho trasmesso, anzitutto, quello che
anch’io ho ricevuto, cioe che Cristo mori per i nostri peccati sec-
ondo le Scritture e che fu sepolto e che ¢ risorto il terzo giorno
secondo le Scritture e che apparve a Cefa e quindi ai Dodici” (1
Cor 15, 1-4).

La preoccupazione di Paolo dunque & quella di colle-
gare levento ecclesiale della comunita di Corinto alla sua
radice storica, che ¢ primariamente I'annuncio apostolico,
e prima di esso, levento stesso della vita, morte e risur-
rezione di Gesl.

2. Questa preoccupazione ¢ assai presente nel Vangelo di
Matteo. Qui ledificazione della Chiesa viene attribuita
esplicitamente a Gesu nellepisodio di Cesarea di Filippo
(Mt 16, 13-20); e nello stesso tempo alcuni elementi della
disciplina della comunita, compreso il potere di “legare
e sciogliere” (cioe di giudicare e definire le attivita della
Chiesa in rapporto al Regno) vengono legittimati riferen-
doli alle parole di Gesu (Mt 18, 15-18).

3. Se Matteo ancora la Chiesa alla prospettiva storica ri-
volta al passato, Luca disegna la Chiesa soprattutto nella
preoccupazione missionaria del futuro. Luca infatti orienta
tutto il suo Vangelo verso Gerusalemme, ove si consuma
levento pasquale del Cristo, e da qui riparte, con gli Atti
degli Apostoli, mostrando lespandersi della Chiesa fino
ai confini della terra. Gli Atti degli Apostoli infatti sono
impegnati a descrivere i primi passi della Chiesa, guidata
dallo Spirito, e orientata alla costruzione di una comunita
ben strutturata e capace di affrontare il futuro. Su ques-
ta linea Luca vede nella struttura collegiale dei Dodici il
compito di testimoniare l'evento del Cristo pre-pasquale e
del Risorto (At 1, 15-26):

“Bisogna dunque che, tra coloro che sono stati con noi per tutto il

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  75.



tempo nel quale il Signore Gesu ha vissuto fra noi, cominciando
dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui ¢ stato di mezzo a
noi assunto in cielo, uno divenga testimone, insieme a noi, della
sua risurrezione” (At 1, 21-23).

Battesimo (At 2, 37-39), Eucaristia (fractio panis: At 2, 42),
imposizione delle mani (ordinazione dei diaconi: At
6, 1-6) segnano lo sviluppo della Chiesa e della sua
missione (At 13, 1-3). Il rapporto fra la tradizione giu-
daica e le nuove esigenze dei cristiani provenienti dal
paganesimo viene regolamentata (Assemblea di Geru-
salemme e soluzione della controversia sulla circonci-
sione: At 15, 5-29). La Chiesa di Gerusalemme, accan-
to agli Apostoli, ha un suo presbiterio:

“Paolo e Barnaba, giunti a Gerusalemme, furono ricevuti dalla Chiesa,
dagli apostoli e dai presbiteri (anziani)” (At 15, 4).

E il ministero dei “presbiteri” viene indicato come neces-
sario a tutte le chiese:
“Designarono quindi per loro in ogni Chiesa alcuni presbiteri (an-

ziani) e, dopo avere pregato e digiunato, li affidarono al Signore,
nel quale avevano creduto” (At 14, 23).

perché esse non restino prive della guida pastorale quan-

do gli apostoli verranno a mancare:
“Da Mileto [Paolo si licenzia per andare a Gerusalemme sapendo
che non sarebbe pili ritornato affida la comuita agli anziani] mando
a chiamare a Efeso i presbiteri (gli anziani) della Chiesa. Quando
essi giunsero presso di lui, disse loro: ... Vegliate su voi stessi e su
tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti
come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si e acqui-
stata con il sangue del proprio Figlio” (At 20, 17. 28).

4. Questo modo di pensare alla Chiesa rivolto al suo futu-
ro, radicata pero al suo passato storico quale garanzia di
verita del kerigma, & prevalente nelle Lettere Pastorali. In
esse il senso del “deposito” e della “tradizione” rappresen-
tano la preoccupazione dominante:
“Questo e lordine che ti do, figlio mio Timoteo, in accordo con le
profezie gia fatte su di te, perché, fondato su di esse, tu combatta

la buona battaglia, conservando la fede e una buona coscienza. (1
Tm 1, 18-19).

<« . .
Se qualcuno insegna diversamente e non segue le sane parole del

76. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



Signore nostro Gesu Cristo e la dottrina conforme alla
vera religiosita, € accecato dallorgoglio” (1 Tm 6, 3).

“Prendi come modello i sani insegnamenti che hai udito
da me con la fede e l'amore, che sono in Cristo Gesu. Cus-
todisci, mediante lo Spirito Santo che abita in noi, il bene
prezioso che ti e stato affidato” (2 Tim 1, 13-14).

3. Orientamento universale, cosmico e misterico

1. Nelle Lettere agli Efesini e ai Colossesi troviamo
un terzo orientamento. Un orientamento, che pre-
siede alla formulazione della Chiesa con apertura
universale. Levento della comunita di fede fondata
su Gesu Cristo, “pietra angolare”, per quanto pic-
cola, modesta e sparsa sui territori piu lontani della
terra, in realta si riconduce a un disegno unico di
Dio ed ¢ conglobata al destino di tutto 'universo.
Per Paolo lo svelarsi del disegno eterno sulla crea-
zione consiste nel “riunire l'universo intero sotto
un solo capo, il Cristo” (Ef 1, 10). Questo progetto
salvifico fa del Cristo il centro, la forma perfetta o
compimento (mAnpopa), il destino dell'universo:
Egli e nascostamente allopera nella creazione:

e “il primogenito di tutta la creazione (mpwtdTOKOG TAHCNG

Kticemc), perché ... tutte le cose sono state create per mez-

zo dilui e in vista di lui. Egli & prima di tutte le cose e tutte
in lui sussistono” (Col 1, 15-17).

Ed ecco che questa visione - che presenta il Cristo
in una posizione centrale dell'universo -, inaspet-
tatamente si collega alla Chiesa (“Egli ¢ anche il
capo del corpo, della Chiesa™ Col 1, 18). La Chie-
sa, legata a Cristo-capo, ne costituisce il “corpo’,
cioe la visibilita nella storia degli uomini.

La Chiesa di Cristo pertanto non esiste senza il suo
capo, né puo vivere staccata da lui. Essa e vivente
in lui, mentre il mondo creato, agitato dalla folla
caotica e ribelle delle sue “potenze”, attende di es-
sere riunito sotto questo unico capo.’

Cosl la comunita cristiana e sempre “qualcosa in
pit” di quanto mostra all'esterno e al presente: essa

6. Rom 8, 19 - 22: “L’ar-
dente aspettativa della
creazione, infatti, & protesa
verso la rivelazione dei figli
di Dio. La creazione infatti
¢ stata sottoposta alla ca-
ducita (potoadtg: cio che
non ha consistenza ed e
vuoto e illusorio) - non per
sua volonta, ma per volon-
ta di colui che I'ha sotto-
posta - nella speranza che
anche la stessa creazione
sara liberata dalla schiavitu
della corruzione per entra-
re nella liberta della gloria
dei figli di Dio. Sappiamo
infatti che tutta insieme
la creazione geme e soffre
le doglie del parto fino ad

oggi”.

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  77.



7. amokotaAAGEar (ricon-
ciliare) ¢ una parola plu-
ri-composta composta, i
cui elementi ne favorisco-
no la comprensione. F’
composta da quattro ele-
menti: 1. &nd che indica
allontanamento, separazio-
ne, distanziato da .. : € lo
stigma del peccato che se-
para da Dio; 2. xatd indica
movimento dall’alto verso
il basso, cioe il piegarsi ver-
50 ...; 3. GAAov che significa
altro; 4. Gyw condurre. In
sintesi indica il movimento
del ripiegarsi verso l'alteri-
ta, il lontano o l'allontana-
to, per unirsi a lui. Per cui
la traduzione nel suo senso
originario ¢ di rimettere
Paltro in circolo, in comu-
nione, in concilio: ovvero
“riconciliare”.

anticipa gia quello che dovra essere tutta la creazi-
one. Essa ¢ il luogo dove gia si puo esperimentare il
futuro che Dio ha preparato per la sua creazione. Essa
e chiamata ad essere un abbozzo concreto ed es-
perimentabile (“segno/sacramento”) di quello che
e il disegno di Dio che si va facendo nella storia,
e cioe il disegno di una unificazione riconciliata
nell'agape di Cristo espressa in sommo grado nella
sua Croce:

“E piaciuto infatti a Dio che abiti in lui tutta la pienezza

e che per mezzo di lui e in vista di lui siano riconciliate

tutte le cose (61" aOTOD AmoKATOAAGEN TOL TAVTAL €iG

avToV), avendo pacificato con il sangue della sua croce sia
le cose che stanno sulla terra, sia quelle che stanno nei cieli

(Col 1, 20).

2. Questa visione ecclesiologica di tipo univer-
sale-misterica la ritroviamo nellApocalisse, dove il
nuovo Israele (144.000 mila: numero simbolico di
12 x 12 x 1000 che indica la pienezza del popolo di
Dio: Ap 7, 4) ¢ “la folla immensa che nessuno puo
contare, di tutte le nazioni, tribu, popoli e lingue
(Ap 7, 9) e dove al centro della grande battaglia
della storia sta la donna partoriente, immagine
della Chiesa, insidiata dal dragone, ma sicura della
vittoria finale (Ap 12).

3. IL MOVIMENTO STORICO DEL COSTITUIRSI
DELLA CHIESA

Dalla risultanza delle testimonianze neotestamen-
tarie, la chiesa € una realta viva formata da persone
e da piccole comunita, che si evolve nel tempo e
sulla base delle circostanze della storia; e, di svi-
luppo in sviluppo, assume sempre nuova consape-
volezza di se stessa e del mistero che porta in sé.

Si tratta pertanto di prendere atto che la Chiesa
non e una realta statica gia confezionata una volta
per sempre, ma segue una linea di sviluppo nella
quale - alla luce della fede - vi € una progressione
che ne rivela la duplice natura di avere in sé una

78. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



natura misterica e soprannaturale, ma di muoversi
nel mondo del finito, del limite e della storia.

Per illustrare questa autocoscienza della Chiesa,
mi riferisco a una lettera al figlio, in cui Michael
Tolkien esprime levolversi della tradizione della
Chiesa cattolica nel tentativo di motivarne il va-
lore nel contesto protestante inglese, di matrice
anglicana in termini, che sono utili per raffigurarci
la fluidita degli eventi storici che accadevano nella
Chiesa primitiva e la conducevano:

“I protestanti - scrive - cercano nel passato I “origine” e il
rapporto diretto che, naturalmente, benché presenti degli
aspetti positivi o per lo meno comprensibili, € una ricer-
ca inutile [...] La “chiesa” non e stata concepita da Nostro
Signore perché restasse statica o rimanesse in uno stato di
eterna fanciullezza; ma perché fosse un organismo vivente
(come una pianta), che si sviluppa e cambia allesterno in
seguito all'interazione fra la vita divina tramandatale e la
storia o le particolari circostanze del mondo in cui si trova.
Non c® alcuna somiglianza tra il seme di senape e l'albero
quando & completamente cresciuto. Per quelli che vivono
allepoca della sua piena crescita ¢ l'albero che conta, per-
ché la storia di una cosa viva fa parte della vita e la storia
di una cosa divina ¢ sacra. I saggi sanno che tutto & comin-
ciato dal seme, ma ¢ inutile cercare di riportarlo alla luce
scavando, perché quel seme non esiste pit e le sue virtl
e i suoi poteri ora sono passati allalbero. Molto bene: le
autorita, i custodi dell'albero devono seguirlo, in base alla
saggezza che posseggono, potarlo, curare le sue malattie,
togliere i parassiti e cosi via (con trepidazione, consape-
voli di quanto poco sanno della sua crescita!). Ma faranno
certamente dei danni, se sono ossessionati dal desiderio
di tornare indietro al seme o anche alla prima giovinezza 7. JRRTOLKIEN, La real-
della pianta quando era (come pensano loro) bella e in-  ta in trasparenza. Lettere,

contaminata dal male” 7 a cura di H. CARPENTIER
CH. TOLKIEN, Bompiani,

Con il suggerimento di questa cautela di fronte Milano, 2001, pag.442.
al movimento delle origini possiamo muoverci
al suo interno ricercando lo stato di auto-rappre-
sentazione che la Chiesa al suo entrare nella storia
degli uomini fa di se stessa attraverso i suoi scritti
canonici. L'intento ¢ di trovare quali siano i para-
metri entro i quali la chiesa neotestamentaria si e
pensata e si e interpretata nella storia. Individuati

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  79.



8. R. PENNA, Le prime co-
munita cristiane, Carocci,
Roma, 2011, p. 15. Sull’ori-
gine della chiesa, sulla sua
progressiva strutturazione
e sull’autocoscienza ec-
clesiale nel primo secolo:
G. BARBAGLIO, Rassegna
di studi di storia sociale e
di sociologia sulle origini
cristiane, in Rivista Biblica
1988, pp. 377-410; 495-
520; J. GNILKA, I primi cri-
stiani. Origini e inizio della
chiesa, Paideia, Brescia
2000; AA. Vv. Le origini del
cristianesimo ( a cura di R.
PenNa), Carocci, Roma,
2014.

9. R. PENNA, Le prime co-

munita cristiane, Carocci,
Roma, 2011, p. 24.

questi parametri, alla luce della fede, essi diven-
tano il suggerimento normativo per la Chiesa di
tutti i tempi, in quanto la figura che appare dai
testi neotestamentari ¢ la chiesa del “canone” delle
Scritture.

1. Dalle comunita cristiane alla “Chiesa”

Il movimento di discepolato che ha preso vita
dalla sequela di Gesu non ebbe all'inizio una de-
nominazione precisa, né Gesu gliela diede. Esso
si propago dapprima in ambito giudaico, e poco
dopo assai pill in ambito greco-romano, generan-
do varie comunita di credenti in Cristo. Di questo
proliferare del movimento di Gestu abbiamo la pri-
ma documentazione nelle Lettere proto-paoline
“che rappresentano qualcosa di assolutamente originale
nellantichita, ... perché, dei pur numerosi carteggi gre-
co-romani che sono giunti a noi, nessuno si indirizza a

delle “comunita” di persone, ma solo a familiari o ad au-
torita”?

Nelle sue lettere Paolo parla di “chiese della Giu-
dea” al plurale (Gal 1, 22; 1 Tess 2, 14) - compresa
quella di Gerusalemme (Gal 1, 8; 2, 1-10) - ben
anteriori a quelle sorte in ambiente greco-romano
e dunque preesistenti in Giudea. Nel suo carteg-
gio vi sono altre numerose menzioni generiche di
chiese al plurale (1 Cor 7, 17; 2 Cor 8, 18; 11, 28)
o menzioni particolari come “le chiese dell’Asia” (1
Cor 16, 19); “le chiese della Macedonia” (2 Cor 8,
1), “tutte le chiese dei Gentili” (Rom 16, 4), “tutte
le chiese di Cristo” (Rom 16, 16). Tutto cio pre-
suppone una fitta rete di comunita, che celebrano
comunitariamente la “Cena del Signore” (1 Cor
11, 20) e, di queste comunita, Paolo coniera l'origi-
nalissima definizione unitaria, dicendo che sono il
“Corpo di Cristo” (1 Cor 12, 27).

Queste Lettere dunque ci presentano vari gruppi
di comunita esistenti gia all'inizio degli anni ‘50
del I secolo (una ventina d'anni dopo gli eventi di

80. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



Gesl) e per di piu gia sparsi in citta di varie regioni del
Mediterraneo. E se esistono in quegli anni significa che la
loro gestazione avvenne negli anni precedenti; e non solo
per opera degli apostoli o dei loro discepoli come Paolo,
Pietro o Timoteo, ma anche per la testimonianza di molti
cristiani anonimi. Ora il termine con il quale si denomi-
nano questi raggruppamenti di credenti ¢ ekklesia.

2. L'uso del termine ekklesia per designare la “Chiesa”

1. “A livello storico-documentaristico il vocabolo ekklesia
- come abbiamo gia visto - fa la sua prima comparsa in 1
Tess 1, 1 (non nel racconto della Pentecoste di At 2, dove
la chiesa e gia un theologoumenon, cio¢ un'interpretazi-
one teologica). Qui Paolo invece si rivolge testualmente
“alla chiesa dei Tessalonicesi”. Questo uso “in termini per-
sonalistici” di esprimersi (non “topografico”) e pratica-
mente unico nelle sue lettere, poiché di norma egli parla
di un’ekklesia che si trova in un determinato luogo” ° E’
originale il fatto che i primi cristiani abbiano scelto ques-
to termine ekklesia per designare il proprio gruppo in
quanto associazione religiosa, poiché questa semantica in
ambito greco-pagano non ¢ mai attestata, avendo in quel
contesto significato di adunanza giuridico-politica.

Che Paolo si serva di questo vocabolo (44 volte) sorpren-
de 1) sia perché Paolo (come anche gli altri scrittori) evita
di utilizzare altri vocaboli che pure erano disponibili sul
piano del lessico “societario” dellepoca, per non confon-
dere I'idea di Chiesa con un qualche raggruppamento so-
ciale o politico; 2) sia perché il senso specifico di ekklesia
appartiene al lessico dell'ordinamento politico greco per
designare l'assemblea dei liberi cittadini radunata a fini
legislativi, non cultuali. Per contro pero va osservato che i
LXX si erano serviti di questo vocabolo in senso religioso
(96 volte), per tradurre l'ebraico gahal, con cui si indicava
appunto l'assemblea cultuale del popolo di Israele (cf nota
1 di inizio capitolo).

Di conseguenza ¢ probabile che il vocabolo venga usato
con entrambe queste valenze semantiche per sottolineare,
da una parte, che le adunanze cristiane avevano un retro-

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  81.



10. H. SCHLIER, L’apostolo
e la sua comunita, Paideia,
Brescia 1976, p. 20.

11. R. PENNA, Le prime co-
munita cristiane, Carocci,
Roma, 2011, p. 25.

terra religioso che poggiava sulla storia di Israele
dell’AT, ma dall’altra che avevano anche un carat-
tere pubblico di fronte al mondo greco-romano,
non paragonabile al privatismo di unassociazione
misterica."

2. Vi e poi nella letteratura proto-paolina un sin-
tagma caratteristico, con cui si designano le comu-
nita cristiane: esse sono la “chiesa di Dio - ekklesia
tou Theot” (1 Cor 10, 32; 11, 16. 22; 15, 19; 2 Cor
1,1; Gal 1, 13; 1 Tess 2, 14; 2 Tess 1, 19). Fuori del-
la letteratura paolina questo sintagma si trova solo
in At 20, 28. Ed ugualmente nella Bibbia greca dei
LXX l'unione di queste due parole (Chiesa-Dio) si
trova una sola volta. Dunque lespressione ¢ una
creazione originale di Paolo. Con essa si allude
alla qualita teologica della comunita cristiana, in
quanto ¢ “di Dio”, viene da Dio, ¢ costituita da Dio.
Quindi la comunita cristiana si differenzia da un
semplice gruppo sociologico.

Quando Paolo entra in scena, I'evento della chiesa
esisteva gia, essendo sorta ben prima di lui. Infatti
erano proprio i gruppi post-pasquali di credenti in
Cristo che si trovavano in Siria lobiettivo della sua
persecuzione: ed egli riconosce esplicitamente per
tre volte di avere “perseguitato la chiesa di Dio” (1
Cor 15, ; Gal 1, 13; Fil 3, 6).

Dunque, nel primo linguaggio dellapostolo, il
termine ekklesia pur non avendo ancora un va-
lore generalizzato per indicare la chiesa univer-
sale, indica gia la natura teologica dei credenti. E’
soltanto con il complesso letterario delle lettere
deutero-paoline ai Colossesi e agli Efesini ' che il
fenomeno di irradiazione del movimento cristiano
assume stabilmente il senso globale e universale di
“Chiesa” come “corpo di Cristo” o suo “pleroma/
pienezza” (Col 1, 18. 24; Ef 1, 22; 3, 10; 5, 23-32:
“Cristo amo la Chiesa e diede se stesso per lei ...).
Ed e sintomatico che negli Atti degli Apostoli, com-
posti al tempo di queste stesse lettere, la tradizione

82. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



manoscritta attesti la doppia lettura (al singolare e
al plurale) in 9, 31: “Tutta la Chiesa/tutte le chiese
per l'intera Giudea, e Galilea e Samaria...”

3. In conclusione per Paolo il primo senso di ek-
klesia ¢ quello della singola comunita locale, sia
che il termine unificante sia il luogo (di una citta:
Cencre Rom 16, 1; Corinto: 1 Cor 1, 2; Tessalon-
ica 1 Tess 1, 1; o di una regione Galazia: Gal 1, 2;
1 Cor 16, 1; I'Asia: 1 Cor 16, 19; la Macedonia: 2
Cor 8, 1; la Giudea: Gal 1, 22), oppure un insieme
di persone come una riunione che si tiene in una
singola casa (di Prisca e Aquila a Roma: Rom 16,
5; a Efeso: 1 Cor 16, 9). Ma accanto a questo sig-
nificato di matrice sociologica dominante, il sen-
so di ekklesia tende a dilatarsi in termini teologi-
ci. Questo originario passaggio dalle “chiese” alla
“Chiesa” ci introduce a rileggere i testi del Nuovo
Testamento alla luce della visione di Chiesa che in
esso e operante.

3. Latematizzazione della Chiesa nel Nuovo Testamento 2

Come gia abbiamo osservato, va ribadito che la
testimonianza scritta del Nuovo Testamento sulla
Chiesa non ne offre una presentazione sistematica
a causa del carattere frammentario e degli interessi
molto diversi degli scritti neotestamentari. Tutta-
via, in essi e allopera una coscienza ecclesiale che
talora traspare in maniera embrionale e in abbozzi
variamente elaborati.

1. Alla sua sorgente - come abbiamo accennato -
sta un “evento originario fondatore”, che possiamo
riassumere in tre elementi: a) la predicazione di
Gesu e la chiamata dei discepoli con lelezione dei
Dodici; b) la vicenda della morte di Gesu, la sua
risurrezione ed il suo manifestarsi vivo ai discepo-
li radunati dopo la loro fuga da Gerusalemme; c)
infine, la ricomprensione memoriale dell'accaduto
attraverso la mediazione dello Spirito Santo e la
sua trasmissione nello sviluppo della storia.

12. Su questo tema ci sono
due testi fondamentali: il
monumentale M. GOGUEL,
Jésus et les origines du
christianisme. L’Eglise pri-
mitive, Paris, Payot, 1947
(Bibliotheque historique),
pp. 632 (recensito da PH.
H. MENOUD in Revue de
théologie et de philosophie,
37 (1949) 35-38: “Ce vo-
lume restera longtemps la
synthese classique sur les
premiers temps de I'Egli-
se. Cette ceuvre magistrale
simpose a lattention et
a l'admiration du lecteur
par sa grande simplicité
de lignes, la richesse des
matériaux mis en oceuvre,
la streté du jugement, la
profondeur des vues hi-
storiques et théologiques.
... . Il sera pour les spécial-
istes un instrument de
travail des plus précieux,
une véritable mine qu’ils
exploiteront avec une
grande reconnaissance);
e J. L. LEUBA, L’institution
et Pévénement. Les deux
modes de I'ceuvre de Dieu
selon le Nouveau Testa-
ment, Delachaux et Niest-
1€, Neuchatel, 1930 (recen-
sito in Revue des Sciences
Religieuses, 3-4 (1950) 376-
378). Per una loro inter-
pretazione critica: ¢f]. Du-
PONT, Studi sugli Atti degli
Apostoli, Paoline, Roma,
1971, pp. 172-174.

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  83.



2. Tutto cio ¢ accaduto sullo sfondo della fede di Israele:
i primi discepoli di Gesu e gli apostoli hanno letto questi
eventi singolari, di cui erano stati protagonisti o di cui
avevano accolto la testimonianza, all'interno della fede di
Israele, che attendeva il riunirsi escatologico delle dodici
tribll in un popolo rinnovato. Non solo non potevano fare
altrimenti, poiché questo era I'unico criterio ermeneutico
di cui erano in possesso per comprendere le vicende che
avevano vissuto con Gesl, ma la loro stessa testimonianza
ricorda - come abbiamo visto nel secondo capitolo - che
Gestu stesso ha posto la sua predicazione sulla linea evolu-
tiva dellannuncio veterotestamentario.

3. E’ in questa cornice che si sono formate le comunita
cristiane che pian piano si scopriranno diverse da quelle
che erano le adunanze aggregative del popolo di Israele.
A un certo punto si ritroveranno distaccate dalla radice
su cui erano spuntate. Il processo di differenziazione del
cristianesimo dallebraismo ¢ stato un fattore di grande
complessita per la nascente coscienza ecclesiale e l'acqui-
sizione della propria identita da parte della Chiesa: esso
e avvenuto nellarco di tempo di circa un cinquantennio.
4. Cerchiamo allora di cogliere alcuni segmenti di questa
autocoscienza quale traspare dai testi del Nuovo Testa-
mento. Il metodo che ora seguiremo non sara prima di
tutto storico-documentaristico, ma “teologico’, cioe cer-
cheremo di vedere attraverso quali paradigmi teologici la
comunita cristiana legge se stessa e si auto-comprende.

4. La prima comunita cristiana applica a sé la struttura di
popolo di Dio

Riprendiamo un elemento gia descritto, che costituisce il
passaggio dalla predicazione di Gesu che intende restau-
rare il popolo di Israele e la Chiesa nascente che si consid-
era come la vera discendenza dell'Israele antico. Infatti la
Chiesa primitiva, che si riflette nei documenti di san Paolo,
si attribuisce la realta, il modo di essere, la struttura par-
ticolare di popolo di Dio. Riportiamo alcuni esempi dalle
lettere ai Tessalonicesi, ai Galati, ai Corinzi, ai Romani,
agli Ebrei (lettera che ha, nella nozione di popolo di Dio,

84. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



una delle sue note caratteristiche), da cui si ricava
appunto come la Chiesa delle origini abbia la co-
scienza di essere il popolo di Dio che si e realizzato
nella storia.

1. Nella Prima lettera ai Tessalonicesi (il pit antico
documento cristiano) i cristiani della comunita di
Salonicco sono chiamati: “imitatori delle Chiese
di Dio in Cristo Gesu, che sono nella Giudea” (1
Tess 2, 14). Si parla di ekklesiai totr Theoti (chiese
di Dio). Ora questa adunanza convocata da Dio e
il popolo di Dio. Non vi sono vari popoli di Dio:
ce ne uno solo che nasce da una “scelta” di Dio:
“Conosciamo bene, o fratelli, amati da Dio, che
voi siete stati eletti da lui” (1 Ts 1, 4).%

La nozione chiave che rivela il sorgere del nuovo
popolo di Dio e quella di “elezione” (éxhoyn: azi-
one dell’essere scelto). Come per I'AT il popolo di
Dio ¢ nato dalla elezione in Abramo, cosi la comu-
nita di Tessalonica si costituisce per la convocazi-
one e la potenza dello Spirito Santo, per scelta di
Dio. E’ proprio la scelta, lelezione di Dio, lelemento
essenziale, costitutivo che conferisce ad un popolo
la sua determinazione di essere popolo di Dio; e per
san Paolo, non vi sono dubbi a questo riguardo, non
vi sono piu popoli di Dio, ve neé uno solo: e questo
popolo si sta manifestando nella comunita creden-
te di Tessalonica. Manifestamente per san Paolo
vi & nesso necessario fra “scelta/elezione” di Dio e
“struttura” di essere popolo di Dio.

2. Nella lettera ai Galati ( Gal 4, 22 ss), Paolo senza
utilizzare il termine “popolo di Dio” in realta crea
unantitesi tra il popolo nato da Agar, la schiava,
(il popolo antico di Israele, nato sotto la Legge) e
il popolo discendenza della donna libera, Sara.**
Per Paolo i Galati devono dunque fare un pas-
saggio dall'antico al nuovo popolo, che ¢ fondato
sulla fede: “Convincetevi dunque: figli di Abramo
[cioe membri del popolo di Dio] sono coloro che

13. 1 Ts 1, 4-8: “Sappia-
mo bene, fratelli amati da
Dio, che siete stati scelti
da lui (eidoteg, adelpol
Nyommpévol Hmo Ogod, TV
gkoynv vudv). Il nostro
Vangelo, infatti, non si
diffuse fra voi soltanto per
mezzo della parola, ma an-
che con la potenza dello
Spirito Santo e con pro-
fonda convinzione: ben
sapete come ci siamo com-
portati in mezzo a voi per
il vostro bene. 6E voi avete
seguito il nostro esempio e
quello del Signore, avendo
accolto la Parola in mezzo
a grandi prove, con la gio-
ia dello Spirito Santo, cosl
da diventare modello per
tutti i credenti della Mace-
donia e dell’Acaia. Infatti
per mezzo vostro la parola
del Signore risuona non
soltanto in Macedonia e in
Acaia, ma la vostra fede in
Dio si e diffusa dappertut-
to, tanto che non abbiamo
bisogno di parlarne”.

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  85.



14. Ai Galati allora puo
dire: “Voi, fratelli, siete fi-
gli della promessa, come
Isacco. E come allora,
quello nato secondo la
carne, perseguitava quello
nato secondo lo spirito,
cosl anche al presente. Ma
che dice la Scrittura? Man-
da via I'ancella e suo figlio,
perché il figlio dell’ancella
non deve essere erede col
figlio della libera” (Gal 4,
22-26).

provengono dalla fede” (Gal 3, 7). Il popolo di Dio
non si forma per generazione, mediante criteri di
sangue (appartenenza per etnia), ma per fede, per
adesione a quel “Gesu crocifisso che ¢ stato rap-
presentato al vivo” davanti agli occhi dei Galati
(Gal 3, 1).

3. Queste due osservazioni di Paolo alle prime co-
munita cristiane riflettono la situazione storica di
queste comunita che sono oscillanti tra lappart-
enenza alla salvezza dell'antico popolo di Israele e
quella al nuovo che si va costruendo con la loro
comunita. La tentazione di rigirarsi indietro ¢ pro-
pria di queste comunita nascenti. Paolo le mette in
guardia e mostra loro che se la salvezza sta nella
Legge "Cristo ¢ morto invano” (Gal 2, 21). Questa
comunita deve prendere consapevolezza che, sullo
stesso ceppo (l'antico Israele) sta avvenendo una
nuova gemmazione: sull'ulivo scelto da Dio ¢ sta-
to innestato un nuovo ramo di olivo selvatico, il
popolo pagano (Rom 11, 11 ss). E se questo uli-
vo innestato vuole vivere, deve restare attaccato al
ceppo e lasciarsi irrorare dalla linfa che le da vita,
la fede in Gesu. Cio che dunque nasce dalla fede in
Gesu ¢ il nuovo popolo di Dio. Per Paolo il “pas-
so falso” di Israele rientra in un imperscrutabile
e inaccessibile (Rom 11, 33) piano divino che si
rivolge a tutti gli uomini e a tutta la storia: Israele
cade, un altro Israele sorge. Non perché il primo
Israele sia abbandonato, ma perché venga un gior-
no ricompreso con il secondo Israele nella nuova
realta della Chiesa: “.. e se il loro falso passo ha
procurato la ricchezza a tutti, se la loro diminuzi-
one ha fatto la ricchezza dei pagani, che cosa non
fara loro la totalita [cioé lTammissione della total-
ita] degli Israeliti nellevento finale della redenzi-
one?” (Rom. 11,12).

4. La comunita cristiana allora, sulla base scrittur-
istica dellAT, puo essere detta esplicitamente da
Paolo “popolo di Dio” (2 Cor 6, 16):

86. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



“Ecco noi siamo il tempio del Dio vivente, come Dio stesso
ha detto: Abiterd in mezzo a loro e con loro camminero;
e saro il loro Dio, ed essi saranno il mio popolo” (cit. Lev
26,11 e Ez 37, 27).

Siamo di fronte ad una applicazione di Paolo del-
la nozione di popolo di Dio, non piu al popolo
ebraico, ma alla nuova comunita di credenti.
Questa comprensione della Chiesa come continu-
azione del popolo di Dio dellantico Israele é una
linea continua che risuona anche negli scritti pit
tardivi e rappresenta una chiave interpretativa di
tutto il Nuovo Testamento. °

Loperazione che la prima comunita ha compiuto
di attribuire a sé la struttura di popolo di Dio fu
un atto straordinario di coraggio di fronte al giu-
daismo del tempo, che si sentiva vincitore per aver
eliminato Gesu di Nazareth. Fu un atto rivoluzion-
ario, che difficilmente e in cosi breve tempo avreb-
be potuto realizzarsi, per via unicamente storica,
se non ci fosse stata unenergia soprannaturale,
quella dello Spirito Santo, a cui tutta la letteratura
neotestamentaria rimanda. Questa prima comu-
nita si sente pervasa dalla certezza dellelezione di
Dio: dunque di una promessa che attraversa tutta
la storia di Israele e che ora ¢ arrivata a pienezza
compiendosi nelle singole comunita particolari
che venivano alla fede in Gesu.

5.Laseparazione della comunita cristiana dal giudaismo

La separazione delle due comunita avviene lenta-
mente, non di colpo. Inizialmente i primi cristiani,
i giudeo-cristiani, vivono all'interno della comu-
nita giudaica, si riuniscono al tempio (At 2, 46);
pagano probabilmente le imposte al tempio stesso
(i biblisti lo deducono da Matteo 17, 24-27); resta-
no sottomessi alla Legge e alle osservanze rituali.
Poi lo strappo inizia a prodursi quando nascono le
prime comunita cristiane extra-palestinesi grazie
alla predicazione paolina. I primi cristiani, in-

15. Se ne puo citare come
esempio la lettera agli
Ebrei che ruota in continu-
ita intorno al tema “popolo
di Dio” che si realizza nella
Chiesa. L’autore di questa
lettera concepisce la sto-
ria della salvezza come un
continuum (Eb 1, 1-2),"* a
partire dal tempo dei patri-
archi e delle promesse (Eb
6, 13); poi il tempo della
Legge, che ¢ ombra delle
cose future (Eb 10, 1), fino
all'era escatologica, I'oggi
(Eb 4, 7: “Dio ha fissato
di nuovo un giorno, oggi,
dicendo mediante Davide,
dopo tanto tempo: Oggi,
se udite la sua voce, non
indurite i vostri cuori!”),
riassunto dal Cristo (Eb
13,8: “Gesu Cristo ¢ lo st-
esso ieri e oggi e per sem-
pre!”). Questa storia di
Israele ¢ paragonata a “una
terra una volta imbevuta
da abbondante pioggia che
ha prodotto erbe utili a chi
I'ha coltivata, perché ri-
piena della benedizione di
Dio; ma poi ha dato pruni
e spine e percio sara arsa
dal fuoco” (Eb 6, 7-8).

16. . La scelta di Israele
da parte di Dio - spiega
san Paolo - ¢ irrevocabile,
definitiva. Purtroppo pero
Israele non ha riconosciu-
to il momento in cui & sta-
to visitato, I'avvenimento
escatologico in Cristo,
ed ha compiuto un passo
falso. “Provo una grande
tristezza - dice san Paolo
- ed un dolore continuo
nel cuore; mi augurerei di
essere io stesso separato
da Cristo per i miei fra-
telli, quelli della mia razza
secondo la carne, essi che
sono Israeliti ai quali ap-

Capitolo secondo: 1l sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio  87.



partiene (ancora, dunque)
I'adozione a figli, la gloria,
lalleanza, la promessa”
(Rom 9, 2). 11 passo falso
compiuto da Israele non
ne sopprime [lelezione:
Israele resta l'olivastro su
cui tutti i nuovi rami del
popolo di Dio escatologico
sono innestati al posto di
molti vecchi rami che sono
stati provvisoriamente ta-
gliati (¢f Rom. 11, 16 ss.
linvito al nuovo popolo a
non inorgoglirsi: “se alcu-
ni rami sono stati tagliati
mentre tu sei stato inne-
stato al loro posto per be-
neficiare della linfa dell’u-
livo, tu per questo non ti
vanterai a loro spese...”).
17. La soluzione di questo
rapporto tra cristianesimo
ed ebraismo e stato defi-
nito solo con il Concilio
Vaticano II nel documento
Nostra aetate (28 ottobre
1965). “La Chiesa esecra
tutte le persecuzioni con-
tro qualsiasi uomo, me-
more del patrimonio che
essa ha in comune con gli
Ebrei, e spinta non da mo-
tivi politici, ma da religiosa
carita evangelica, deplo-
ra gli odi, le persecuzioni
e tutte le manifestazioni
dell’antisemitismo dirette
contro gli Ebrei in ogni
tempo e da chiunque. ”
(Nostra Aetate n. 4).

somma, si colgono dapprima come il vero Israele,
e man mano cioe che aumentera la coscienza del-
la differenza, tale concezione si tradurra anche
allesterno con alcune certezze e gesti: 1) consape-
volezza che Cristo & leschaton; 2) la pratica del
battesimo nel nome del Cristo e non piu solo un
battesimo di purificazione; 3) la cena eucaristica;
4) il governo autonomo della comunita sotto la
guida degli apostoli; 5) e infine la koinonia (cf At
2,42 e 4,31-36).

Tale processo di differenziazione verra accelerato e
concluso da due fatti: 1) le comunita paoline tra i
pagani si sottraggono ai riti della Legge (in parti-
colare la circoncisione) e prendono coscienza del
carattere universale del messaggio di Cristo; 2) e,
secondo evento, avviene la distruzione di Gerusa-
lemme (70 d.C.) e, quindi, la cessazione del culto
nel tempio, che sara definitivo con la seconda dis-
truzione in seguito alla rivolta di Bar Kokba nel
134-136 d. C. La conseguente cessazione totale del
culto nel tempio fara si che i due popoli si differen-
zino ormai per sempre geograficamente e storica-
mente, passando in pochi decenni da una Chiesa
che ¢ costituita prevalentemente da giudei-con-
vertiti ad una Chiesa costituita in maggioranza da
pagani-cristiani. Mentre il processo di separazi-
one avviene, il nuovo popolo di Dio non toglie al
vecchio la sua denominazione di “popolo di Dio”.
Siccome sa che la scelta di Dio ¢ irrevocabile, la
Chiesa si dichiara vero e nuovo popolo di Dio sen-
za pero dichiarare che Israele cessa di essere I'Is-
raele di Dio, di essere popolo che Dio si e scelto
per lalleanza (cf Lettera ai Romani)'®. Viene cosi
a porsi il problema dei rapporti del popolo di Dio
che viene sostituito da un altro popolo. Da questa
contrapposizione ¢ nata I'idea dell'antisemitismo
che si ¢ annidata e sviluppata lungo i secoli nella
storia cristiana."

88. Capitolo secondo: I/ sorgere nelle prime comunita della coscienza di essere Chiesa di Dio



Capitolo Terzo

LA CHIESA IN AZIONE
LECCLESIOLOGIA NEGLI ATTI DEGLI APOSTOLI

E NELLE LETTERE DUTEROPAOLINE

Per comprendere il cuore della Chiesa, il suo senso e la
sua essenza, alla luce della Rivelazione, che ¢ il princip-
io della teologia, analizzeremo le visioni teologiche che
sono espresse nel Nuovo Testamento. Queste sono come
tessere di un mosaico: ognuna di esse pone in luce la
variegata realta della Chiesa; ed ¢ dal loro insieme che
emerge il volto unitario della Chiesa.

Il testo dove appare con maggiore chiarezza la visione
globale che la Chiesa delle origini ha maturato di se stessa
e il libro degli Atti, che puo essere definito “unecclesiolo-
gia narrativa’.

1. LA CHIESA OPERA DELLO SPIRITO E DELLA TESTIMO-
NIANZA APOSTOLICA

Luca scrive in un periodo, intorno agli anni Settanta/Ot-
tanta del primo secolo, in cui e gia maturata la chiarezza
del rapporto tra la comunita giudeo-cristiana e quella pa-
gano-cristiana.

“Luca infatti vuole rispondere a una problematica nata all'interno
della chiesa post-paolina, ormai per la maggior parte composta da
gentili convertiti e separata dal giudaismo: come capire il parados-
so che le promesse divine a Israele si compiano in una chiesa pa-
gano-cristiana? Non c@ rottura col piano salvifico di Dio? Puo la
Chiesa dichiararsi lerede legittima delle promesse fatte da Dio a
Israele, dal momento che si € staccata dal giudaismo? ...

Luca spiega che questo sviluppo fa parte del disegno di Dio: € uno
sviluppo nella continuita sotto il segno della fedelta divina. ... Paolo
¢ il garante di questa continuita storico-salvifica. Egli incarna la dis-
continuita nella continuita, poiché viene presentato come il fariseo
divenuto cristiano, pur rimanendo fariseo fedele alla legge. E nello
stesso tempo, spingendo la missione fino agli estremi confini della
terra, ¢ il principale promotore della liberta dalla Legge per i pa-
gani, in accordo con Pietro, con le autorita di Gerusalemme e con

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 89.



1. G.RossE, Atti degli apo-
stoli, 1, Citta Nuova, Roma
1998, pp. 34-35.

2. J. DupoNT, Studi sugli
Atti degli Apostoli, Paoline,
Roma, 1971, pp. 218-219.

3. J. DuronT, Studi sugli
Atti degli Apostoli, Paoline,
Roma 1971, pp. 823-860.

... lo Spirito Santo. Paolo dunque ha risolto il paradosso
cristiano emerso nella storia, vivendolo in prima persona”!

Gli Atti degli Apostoli hanno come intento di
narrare lespansione del cristianesimo nel mondo
pagano. Lattenzione della prima generazione cris-
tiana é troppo incentrata su Gesti per fermarsi
sugli apostoli e pensare a una storia delle origini
cristiane. E’ solo Luca che ha avuto l'idea geniale
di prolungare la narrazione oltre il tempo di Gestl.
Le preoccupazioni di Luca sono quelle proprie della
nuova generazione sub-apostolica. Egli parla gia di
un periodo che appartiene al passato e che tende a
idealizzarsi.> Ma proprio per questo emergono dal
suo racconto quelle linee strutturali che stavano
guidando la Chiesa del suo tempo e che, prospet-
ticamente, lascia trasparire le matrici di fede ec-
clesiale che erano maturate nel tempo apostolico.
Secondo il racconto lucano, queste matrici generatri-
cidi Chiesa sono: a.lazione dello Spirito sull'assem-
blea riunita in preghiera; b. l'ascolto di una Parola
testimoniale; ¢. una prima struttura organizzativa
attorno all'insegnamento degli apostoli, alla carita,
alla preghiera, all' Eucaristia.

1. Prima matrice. La Chiesa nasce dallo Spirito.’

Il brano di At 2, 1-13 mette in luce il legame origi-
nario dello Spirito Santo, o Spirito del Cristo Risor-
to, con la Chiesa. Puo essere considerato come il
“certificato di nascita” della Chiesa. Si articola in
quattro momenti: la nascita della Chiesa-bambina
(2, 1-13); le sue prime parole (2, 14-36); il primo
stadio della sua crescita (2, 37-41); e i suoi primi
passi (2, 42-48).

1. Allorigine della Chiesa dunque vi e lo Spirito
Santo, quale energia soprannaturale che avvolge
gli apostoli e i discepoli. Ci troviamo a Gerusa-
lemme, dove si era consumato il dramma “cru-
ciale” della morte e risurrezione di Gest. E chiaro

90. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



che tutto cio che di salvifico si verifica ha in questo evento
la sua sorgente. Ma questevento (morte e risurrezione di
Gesii) € ancora come a livello di seme. Non € ancora ger-
mogliato e fiorito; manca l'acqua e il sole. Ci vuole una
dynamis, una grazia, dall’alto perché si manifesti tutta la
sua potenzialita dentro il mondo e possa penetrare questa
“assemblea (qahal) che persevera concorde nella preghi-
era’ e venire cosl plasmata nell'unita dallo Spirito del suo
Signore. Questassemblea non ¢ creatrice di se stessa: la
sua attivita sta invece nel rivolgersi al Dio vivente nella
disponibilita orante ad accogliere la sua volonta. Il numero
simbolico dei centoventi riuniti (At 1, 15) permette di rico-
noscervi la moltiplicazione dei Dodici e la loro chiamata
alla crescita e alla promessa. Non solo, ma questassemblea
non e una comunita acefala e disorganizzata; al contrario
essa ¢ guidata da Pietro che, nella sua funzione di portav-
oce e guida mette in atto la responsabilita affidatagli di
confermare i fratelli (Lc 22, 32). Il ripristino del numero
dei Dodici con la scelta di Mattia affidata alla “sorte” ci
mostra unassemblea che vuole lasciarsi guidare dallalto,
dalla volonta di Dio.

Siamo durante la festa israelitica di Pentecoste, in cui
- come dice il nome greco “Pentecoste” — gli Ebrei cel-
ebravano, cinquanta giorni dopo la festa della Pasqua,
la festa della mietitura, dove la seminagione ¢ arrivata a
compimento e la terra ha dato i suoi frutti: “Mentre stava
compiendosi il giorno della Pentecoste, si trovavano tutti
insieme nello stesso luogo” (At 2, 1).

Dunque, il 50° giorno dopo la festa di Pasqua ¢ il gior-
no del “compimento’, cioe del significato che la Pasqua di
morte e risurrezione porta dentro di sé. Oltre ai verbi di
compimento della frase - “mentre stava compiendosi” e
“riempi” -, lo lascia intendere anche la simbologia dei nu-
meri: 50 ¢ il risultato di 7 x 7 + 1 e indica un compimento
sovrabbondante. Ma di cosa? Del mistero salvifico semi-
nato da Cristo nell'umanita, non tanto dell'antica Pasqua
ebraica, in cui gli Ebrei facevano memoria del passaggio
dalla schiavitu in Egitto alla liberta nella terra promessa;
ma del mistero nascosto nellevento di morte e risurrezi-

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 91.



one di Gesu. E’ in questo evento fondatore che avviene
la riunificazione del popolo sotto la sovranita di Dio: e il
compiersi dellalleanza antica nel nuovo popolo. La Pen-
tecoste ¢ il compiersi dell'unificazione dei popoli legati a
Cristo nel vincolo attrattivo dello Spirito.
“Egli si mostro a essi vivo, dopo la sua passione, con molte prove,
durante quaranta giorni, apparendo loro e parlando delle cose
riguardanti il regno di Dio. Mentre si trovava a tavola con essi, or-
dino loro di non allontanarsi da Gerusalemme, ma di attendere
ladempimento della promessa del Padre, “quella - disse — che voi

avete udito da me: Giovanni battezzo con acqua, voi invece, tra
non molti giorni, sarete battezzati in Spirito santo” (At 1, 3-5).

Quindi, il Risorto li aveva gia riabilitati come uomini e
come discepoli, nonostante la loro fuga precipitosa durante
la sua passione. Anzi, prima di ascendere al cielo, il Risor-
to aveva promesso loro il suo Spirito (At 1, 4-5). Ora per
diventare Chiesa, il gruppo ha bisogno di essere “riempito”
dallo Spirito del Risorto. Ed & proprio questo che si verifica
a Pentecoste. In questo senso, Pentecoste ¢ un evento pro-
digioso di “riempimento™ lo Spirito “riempi” (énAnpwoev)
tutta la casa (At 2,2) in cui si trovavano in quel frangen-
te gli apostoli e gli altri discepoli, e tutti “furono colmati”
(émotnoav) di Spirito santo (At 2,4). Il verbo nAnpdéw
indica compiere, riempire, colmare, portare a pienezza,
nel senso piu proprio, perché i verbi in 6w sono “causativi’,
ossia indicano unazione che realizza quello che significano
nella realta. Insomma lo Spirito Santo agisce in loro come
dynamis, energia, che genera in loro la coscienza nuova di
essere pienamente colmati dal Cristo come loro forza.

2. 11 sottofondo di questa manifestazione dello Spirito e
il racconto della rivelazione di Dio sul Sinai, dove si dice
che “la montagna era tutta (idea di pienezza e totalita)
fumante, poiché Dio era disceso su di essa in mezzo al
fuoco” (Es 19, 16).

“Venne all'improvviso dal cielo un fragore, quasi un vento che si
abbatte impetuoso, e riempi tutta la casa dove stavano” (At 2, 2).

Il rumore che si fa sentire viene chiamato fyog, rumore
rimbombante come il frastuono delle onde del mare. “Si

92. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



abbatté improvviso come di una violenta raffica di vento™
Luca non dice che vi fu realmente il vento (mvor}), ma che
il manifestarsi dello Spirito somigliava a una raffica im-
provvisa di vento. Letimo di mvon e mvedpa sono della st-
essa famiglia, e si richiamano a vicenda (cf Gv 3, 8). Come
il vento, lo Spirito scompagina e ricompagina, creando
scenari sempre nuovi, inafferrabili, non dominabili. Ci si
puo soltanto lasciare trasportare.
“Apparvero loro lingue come di fuoco, che si dividevano, e si po-
sarono su ciascuno di loro, e tutti furono colmati di Spirito santo
e cominciarono a parlare in altre lingue, nel modo in cui lo Spirito
dava loro il potere di esprimersi. Abitavano allora a Gerusalemme
Giudei osservanti, di ogni nazione che ¢ sotto il cielo. A quel ru-
more, la folla si raduno e rimase turbata, perché ciascuno li udi-
va parlare nella propria lingua. Erano stupiti e, fuori di sé per la
meraviglia, dicevano: “Tutti costoro che parlano non sono forse
Galilei? E come mai ciascuno di noi sente parlare nella propria lin-
gua nativa? Siamo Parti, Medi, Elamiti, abitanti della Mesopota-
mia, della Giudea e della Cappadocia, del Ponto e dellAsia, 10della
Frigia e della Panfilia, dell’Egitto e delle parti della Libia vicino a
Cirene, Romani qui residenti, Giudei e proseliti, Cretesi e Arabi,
e li udiamo parlare nelle nostre lingue delle grandi opere di Dio”
Tutti erano stupefatti e perplessi, e si chiedevano l'un laltro: Che

cosa significa questo? Altri invece li deridevano e dicevano: Si sono
ubriacati di vino dolce” (At 2,3-13).

“Apparvero” (dpnoav: lett. “furono viste” come Gesu che
“fu visto” da Pietro Lc 24, 34 o da Paolo At 9, 17 o nelle
manifestazioni del Risorto a Cefa e ai Dodici: 1 Cor 15, 5.
Ugualmente come “fu visto” da Abramo (At 7, 2): si tratta
di manifestazioni soprannaturali dove il mistero nascosto
di Dio ¢ reso visibile e diviene evidente allo spirito umano.
Il rimando al fuoco é sia alla teofania del Sinai (Es 19, 18:
“Il Sinai era tutto fumante perché Dio era sceso su di esso
in mezzo al fuoco”), sia allopera rinnovatrice del Messia
(“Vi battezzera in Spirito Santo e fuoco” Lc 3, 16). Luca
ha cura di precisare che le lingue non erano realmente
di fuoco, ma che ne avevano soltanto l'apparenza (®cet
mopoc: “come di” fuoco). “E si poso (ékabioev) su ciascu-
no di loro™ il verbo esprime I'idea di “stabilirsi - prende-
re possesso’. Insomma, furono investiti dallenergia dello
Spirito.

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 93.



A ben guardare Luca non ha ancora nominato lo Spirito.
Aveva parlato di un rumore fragoroso e dellapparizione
di lingue rassomiglianti al fuoco: tutti segni annunziato-
ri di una presenza divina. Alla fine nomina Colui che sta
dietro a questi segni e che viene riconosciuto nel momento
in cui prende possesso dei discepoli: e lo Spirito di Dio, il
cui nome viene ripetuto due volte nel vs. 4. Alle origini
della storia della Chiesa, come gia all'inizio della storia di
Gesu (Lc 4, 1), ¢ lo Spirito di Dio che prende l'iniziativa.
La sua presenza attiva ¢ invisibile, ma fonte di energia e
potente. Il discorso di Pietro parlera apertamente di una
“effusione” dello Spirito: Gest, salito al cielo, ha ricevuto
lo Spirito dal Padre per “riversarlo’, lasciarlo traboccare,
sui suoi discepoli (At 2, 17.33).

3. Sono due gli aspetti principali che Luca sottolinea qui:
lo Spirito (mvedpa) e le “lingue” (yYAdooar). Da un lato,
lo Spirito Santo, che di per sé ¢ invisibile e inafferrabile, in
quell’istante, si e reso percepibile: i credenti hanno sentito
un “fragore come (donep) di vento” e hanno percepito
anche un fervore interiore e visibile sui volti dei presenti,
di cui Luca cerca di renderne ai lettori I'idea con I'immag-
ine di lingue di fuoco come, nel battesimo di Gesu, rese
I'idea del soprannaturale che investiva 'umanita di Gesu
con I'immagine di una colomba (Lc 2, 2). Queste lingue di
fuoco sono molto significative, poiché esprimono lo scio-
gliersi di una lingua, una “parlata’, fino ad allora stentata.
L'azione dello Spirito scioglie le lingue degli apostoli che
ora sono abilitati a mettersi a narrare le grandi opere di
Dio.

Appena venuta alla luce, la Chiesa gia si mette a testi-
moniare a parole cio che sperimenta. Nella sua straordi-
narieta, il dono linguistico fatto dallo Spirito santo puo
essere interpretato almeno in due modi: o gli apostoli si
misero a parlare diverse lingue dellepoca oppure, benché
essi parlassero aramaico, i presenti di diverse nazional-
ita riuscivano comunque a sentirli nella propria lingua.
In entrambi i casi, e lo Spirito a sospingere la Chiesa verso
tutti i popoli. Se a Babele — come racconta Gn 11 - il pec-

94. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



cato di orgoglio degli uomini aveva portato alla divisione
e allincomprensione tra i popoli, a Gerusalemme il dono
dello Spirito del Risorto ha sospinto la Chiesa verso la ri-
unificazione, la comunione, la comunicazione nell’'unica
lingua che tutti comprendono, la lingua dellamore evan-
gelico. Tuttavia, la comunione ecclesiale generata dal-
lo Spirito Santo non significa omologazione uniforme e
soppressione delle differenze, come avviene nel racconto
della torre di Babele: “Tutta la terra aveva un’unica lingua
e uniche parole” (Gn 11, 1). Lo Spirito invece salvaguarda
sempre le differenze personali e sospinge verso la comuni-
one dei diversi. La Chiesa che nasce dallo Spirito é unita
nellaccoglienza delle differenze: “Ognuno li udiva parlare
nelal propria linga’”.

In questo racconto dunque si vedono due criteri fonda-
mentali che caratterizzano I'identita della Chiesa: unener-
gia dallalto e una forza unificante nella salvaguardia delle
diversita.

a. La Comunita cristiana ¢ prima di tutto testimone di un
evento che avviene al suo interno e che non é essa stessa a
generare, cioé é testimone che lo Spirito del Signore risorto
sta operando in se stessa. Vi &€ una dynamis che non ¢ a
disposizione della volonta e dello sforzo umano e a cui
non puo sottrarsi. Puo solo lasciarsi condurre. La Chiesa
ha una radice soprannaturale, ma ha una visibilita storica,
in quanto e un evento accaduto che continua ad accadere
nella storia, ed é il Signore risorto che ora si manifesta me-
diante lazione del suo Spirito.

b. Levento del Risorto che si manifesta nello Spirito e una
energia unificante, capace di valorizzare tutte le differenze
tenendole insieme in forza dellamore che quello Spiri-
to effonde nel cuore dei credenti. Mediante esso si attua
I'universalita (cattolicita) della Chiesa. Il mistero del-
la Pentecoste riguarda “tutte le nazioni che sono sotto il
cielo” Certe tradizioni giudaiche avevano gia attribuito
una portata universale agli eventi del Sinai e la Thora era

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 95.



4. Sul significato kerigma-
tico e sul valore storiogra-
fico o meno degli Atti degli
Apostoli: ¢f J. DuponT,
Studi sugli Atti degli Apo-
stoli, Paoline, Roma, 1971,
pp. 71-82.

destinata in linea di principio a tutti i popoli. In
pratica pero solo Israele l'aveva ricevuta e si ritene-
va che bisognava aggregarsi ad esso per far parte
del popolo di Dio. La nuova economia dello Spiri-
to invece instaura l'universalita di questo popolo.
Questa universalita si attuera progressivamente
mediante 'espansione missionaria, ma essa e in-
trinseca alla Chiesa in quanto ¢ lo Spirito Santo
che la muove.

Nella Pentecoste viene in evidenza che l'economia
dello Spirito non accetta piu la supremazia di una
lingua o di una cultura sulle altre: essa le assume
tutte. Questo e il significato particolare del fatto
che agli apostoli e stato concesso di “parlare in al-
tre lingue”, “nel linguaggio particolare” di ciascuno
dei popoli ai quali dovranno portare testimonian-
za. Da quel momento non sara piu necessario farsi
giudeo per godere dei privilegi dellAlleanza; né
sara pill necessario adottare la lingua o le usanze
di un popolo piuttosto che quelle di un altro.

Seconda matrice. La chiesa nasce dall’ascolto di una
Parola testimoniale.

Subito dopo levento delleffusione dello Spirito si
alza Pietro e, con una parola decisa, da l'interpre-
tazione dellevento della Pentecoste (At 2, 14-36).*
Il fatto che Pietro e gli altri cristiani parlino in
pubblico e per di pitt “ad alta voce” porta in pri-
mo piano la trasformazione avvenuta in loro. Da
timorosi, ora sono sorretti da una straordinaria
sicurezza. Proprio come aveva promesso il Risor-
to, lo Spirito ha riabilitato gli apostoli a rendergli
testimonianza.

Allora Pietro con gli Undici si alzo in piedi e a voce alta
parlo a loro cosi: “Uomini di Giudea, e voi tutti abitanti di
Gerusalemme, vi sia noto questo e fate attenzione alle mie
parole. Questi uomini non sono ubriachi, come voi sup-
ponete: sono infatti le nove del mattino; 16accade invece
quello che fu detto per mezzo del profeta Gioele: Avver-

96. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



ra: negli ultimi giorni - dice Dio - / su tutti effondero il
mio Spirito; / i vostri figli e le vostre figlie profeteranno, /
i vostri giovani avranno visioni / e i vostri anziani faranno
sogni. / E anche sui miei servi e sulle mie serve / in quei
giorni effondero il mio Spirito / ed essi profeteranno (At
2., 14-18).

A prendere la parola ¢ Pietro, che non ¢ piu il dis-
cepolo disilluso per aver rinnegato Gesu nella pas-
sione. Fin da subito Pietro torna ad apparire come
“il primo” del gruppo dei Dodici. Notiamo pero
che egli non prende la parola da solo, ma con gli
altri apostoli. Pietro si mette a parlare in piedi e a
voce alta (2,14). Questo suo modo di predicare &
segno di autorevolezza e di franchezza pubblica:

“Fratelli — dice, a un certo punto (2, 29) -, mi sia lecito
dirvi francamente ... (uetd mappnoiag)™

La noppnoia ® e latteggiamento che caratterizza la
Chiesa delle origini e che deve rimanere come una
qualita irrinunciabile della Chiesa di tutti i tem-
pi. Una franchezza di parola testimoniale che pero
non ¢ solo di uno, ma appartiene a tutti in un lega-
me gerarchico che favorisce I'unita.

Pietro cerca dunque di rendere ragione del fatto
straordinario che si e appena verificato. Fa cioé un
tentativo di spiegazione di quest’irruzione dello
Spirito nella sua vita e nella vita degli altri credenti
in Cristo. Cita un antico oracolo del profeta Gio-
ele in cui Dio prometteva di effondere il suo Spirito
su tutto il suo popolo. Ma cio che sta pill a cuore a
Pietro e annunciare al popolo che lo ascoltava che
la morte e la risurrezione di Cristo ¢ un evento che
ha valore salvifico universale. Inizia facendo notare
che gia in quell'antica profezia di Gioele Dio aveva
manifestato il desiderio di salvare tutti gli uomini
(At 2, 21). Dopo di che, punta dritto al centro della
fede cristiana: effettivamente Dio € intervenuto per
mantenere fede alla parola data e, mediante suo Fi-
glio crocifisso e risuscitato, ora offre a tutti la salvez-
za eterna con leffusione dello Spirito di suo Figlio.

5. La parola mappnoia,
composta di mav, tutto, e
di pficwg - pApo, parola,
discorso, significa lette-
ralmente “liberta di dire
tutto”. Ha una certa fre-
quenza nel testo greco del
Nuovo Testamento dove
indica il coraggio e la sin-
cerita della testimonianza
senza lasciarsi intimorire.
Percio puo essere tradotto
con: franchezza nel parlare
e fiducia/sicurezza nei giu-
dizi che chi parla sta espri-
mendo.

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 97.



Uomini d’Israele, ascoltate queste parole: Gesu di Nazaret — uomo
accreditato da Dio presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e
segni, che Dio stesso fece tra voi per opera sua, come voi sapete
bene -, consegnato a voi secondo il prestabilito disegno e la pre-
scienza di Dio, voi, per mano di pagani, l'avete crocifisso e l'ave-
te ucciso. Ora Dio lo ha risuscitato, liberandolo dai dolori della
morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere
(At 2, 22-24).

2. Questa verita centrale del cristianesimo - Gesu cro-
cifisso e stato risuscitato da Dio per la salvezza di tutti
- non ¢ la semplice comunicazione di un’informazione,
ma, fin dalle origini della Chiesa, ha tutta la forza della
testimonianza. Questo annuncio nella comunita cristiana
non e solo informativa, ma assume la forma testimoniale
dell'annuncio.

Questo Gesu, Dio lo ha risuscitato e noi tutti ne siamo testimoni.

Innalzato dunque alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre

lo Spirito santo promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete ve-
dere e udire (At 2, 32-33).

3. Infine, osserviamo che Pietro — come tutti i predicatori
delle origini - ricorre alle Scritture sacre d’Israele sia per
interpretare levento singolare della morte e risurrezione
del Cristo, sia per rendere ragione di cio che sta avvenen-
do nella Chiesa in quel momento grazie al dono dello
Spirito Santo. Pietro e, piu in genere, la Chiesa delle orig-
ini capiscono che, per comprendere il senso salvifico dei
fatti fondamentali della rivelazione di Gesii, é necessario
farsi illuminare dalla rivelazione gia comunicata da Dio
nellAntico Testamento, per il fatto che tale rivelazione e
stata come un “pedagogo che ha condotto verso Cristo”
(¢f Gal 3, 24-25). Del resto, a riguardo di questo discerni-
mento della storia della salvezza attraverso la luce dellAn-
tico Testamento, Luca ha gia raccontato, nel capitolo 24
del suo Vangelo, che lo stesso Risorto aveva insegnato a
farlo prima ai due discepoli di Emmaus (Lc 24,25-27) e
poi soprattutto agli altri discepoli rintanati in preda alla
paura nel cenacolo.

Poi disse:

“Sono queste le parole che io vi dissi quando ero ancora con voi:
bisogna che si compiano tutte le cose scritte su di me nella legge di

98. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



Mose, nei Profeti e nei Salmi”. Allora apri loro la mente per com-
prendere le Scritture e disse loro: “Cost sta scritto: il Cristo patira
e risorgera dai morti il terzo giorno, e nel suo nome saranno pred-
icati a tutti i popoli la conversione e il perdono dei peccati, comin-
ciando da Gerusalemme. Di questo voi siete testimoni. Ed ecco, io
mando su di voi colui che il Padre mio ha promesso; ma voi restate
in citta, finché non siate rivestiti di potenza dall’alto (Lc 24,44-49).

SanPietro salda la promessa con il compimento, I'antico
con il nuovo Testamento, il giudaismo con la uova via.
Consapevole di cio, Simon Pietro, 50 giorni dopo, ha
compreso e ha cercato di far comprendere alla folla che lo
stava ascoltando l'evento singolare che era si era verificato
dopo la crocifissione di Gesu. Lo ha fatto prendendo le
mosse dalla citazione del Salmo 16:

Per questo si rallegro il mio cuore ed esulto la mia lingua, e anche

la mia carne riposera nella speranza, perché tu non abbandonerai

la mia vita negli inferi né permetterai che il tuo Santo subisca la

corruzione. Mi hai fatto conoscere le vie della vita, / mi colmerai di
gioia con la tua presenza (At 2,26-28).

Gia prima di Gesu queste parole del Salmo erano state
rilette nel giudaismo in senso messianico: i pii Ebrei ne
avevano data una nuova interpretazione, mettendole non
piu sulle labbra dellorante che le aveva scritte, ma sul-
le labbra dello stesso Messia, che da secoli si attendeva
in Israele. Sarebbe stato il Messia futuro in preghiera ad
esprimere a Dio la speranza di non essere abbandonato
nella corruzione della morte e di non finire nel regno dei
morti per sempre. Ma per Pietro il Messia tanto atteso
non era altri che Gesu di Nazareth. Percio, a Pentecoste,
Pietro rilegge questo Salmo in riferimento a Gesu croci-
fisso e risorto, mostrando di aver compreso finalmente
cio che gli era capitato cinquanta giorni prima. In fondo
Dio, risuscitando Gesu dai morti, aveva compiuto in Lui
quanto diceva quel Salmo, ispirando l'antico credente che
lo aveva composto.

4. La Parola ascoltata, segnata dalla dynamis dello Spirito,
genera un effetto nel cuore degli ascoltatori. La Parola ef-
ficace non ¢ quella informativa dell'uomo, ma quella che
lo Spirito suscita sulla sua bocca:

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 99.



6. “Performativo” in lin-
guistica ¢ detto di enun-
ciazioni o verbi che non
descrivono semplicemente
un’azione né constatano
un fatto (cioe: semplice-
mente informano), bensi
si tratta di enunciati che
coincidono con lazione
stessa (per es., do a questa
nave il nome Tirrenia);
oppure si tratta di verbi
che, enunciati nella prima
persona del presente indi-
cativo, realizzano 'atto che
descrivono (per es. io ti
battezzo, ordino, consacro,
maledico). Si tratta di verbi
“causativi”. Il termine, dif-
fuso dal linguista e filosofo
J. L. Austin, nell’ambito
della teoria degli atti lin-
guistici, € stato poi ripreso
nel linguaggio giuridico
per indicare enunciati
costitutivi, nel momento
stesso in cui vengono pro-
feriti, della situazione cui
fanno riferimento (per es.,
la frase la seduta e tolta).,
per indicare lirrevocabili-
ta della sentenza.

All'udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dis-
sero a Pietro e agli altri apostoli: “Che cosa dobbiamo fare,
fratelli?”. E Pietro disse loro: “Convertitevi e ciascuno di
voi si faccia battezzare nel nome di Gesu Cristo, per il per-
dono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito
santo. Per voi infatti e la promessa e per i vostri figli e per
tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamera il Signore
Dio nostro”. Con molte altre parole rendeva testimonianza
e li esortava: “Salvatevi da questa generazione perversa!”.
Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati
e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone (At 2,
37 - 41).

Le prime parole della Chiesa appena nata “per opera
dello Spirito Santo” a Pentecoste hanno unefficacia
immediata che attrae gli ascoltatori a convertirsi alla
fede cristiana e rivelano lessenzialita della connessio-
ne tra la fede e la testimonianza. La fede nasce dalla
testimonianza e si comunica mediante una Parola
che testimonia il Mistero di Dio allopera. La testi-
monianza di Pietro, cosi franca e cosi rischiosa
nella sua accusa esplicita agli uccisori di Cristo,
provoca la coscienza degli ascoltatori e genera in
loro la “trafittura del cuore”, cioe la percezione
acuta dei propri peccati. Ma & chiaro che, fin da
questo primo istante, nei cuori degli ascoltatori ¢
all'opera lo Spirito Santo. Agostino osservera:

“Il suono delle nostre parole percuote le orecchie, ma il

vero maestro sta dentro. Non crediate di poter apprendere

qualcosa da un uomo. Noi possiamo esortare con lo strepi-

to della voce, ma se dentro non ve chi insegna, inutile di-
viene il nostro strepito” (Agostino, Comm. 1 Gv 3, 13).

Con le categorie dell'odierna filosofia del linguag-
gio, potremmo dire che, come traspare nitida-
mente da questo primo annuncio di Simon Pietro,
la Chiesa non si limita a trasmettere informazioni,
cioe a comunicare notizie su Gesu e la sua vita.
La Chiesa usa piuttosto un linguaggio “performa-
tivo™: ¢ ossia cio che Pietro dice e in grado d’inci-
dere nei cuori e nei comportamenti delle persone e
di trasformarne positivamente la vita per lazione
dello Spirito.

100. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



5.1l cambiamento di vita prende avvio da un gesto
concreto: farsi battezzare “nel nome di Gesu Cris-
to”. Questo gesto rituale consisteva nell'immergere
non solo mediante un atto esterno, ma misterico/
sacramentale la propria vita nella vicenda pasquale
di Cristo, e fare cosi un tutt'uno con Cristo morto e
risorto (cf Gal 3,27- 28), ottenendo da lui “il per-
dono dei peccati” e “la grazia dello Spirito”. Come
Cristo - spieghera Paolo - una volta morto, ¢ stato
sepolto, cosi il credente muore come “uomo vec-
chio” con i suoi peccati ed e sepolto nell'acqua, per
poi rinascere con Cristo risorto a vita nuova orien-
tata alla salvezza eterna. Qui si vede abbozzata la
connessione tra Parola e sacramento: connessione
che si allarga nei Sommari degli Atti attorno alla
carita, alla preghiera, all'Eucaristia.

c) Terza matrice. La comunita cristiana assume la 5 Tuia questa parte &
prima struttura organizzativa attorno all’insegna- tratta da J. DuponT, Stu-

mento degli apostoli, alla carita, alla preghiera, di sugli Atti degli Apostoli,

all’Eucaristia.’ Paoline, Roma, 1971, pp.
861-899.

La vita della prima comunita cristiana - nei co-
siddetti “sommari” degli Atti (2,42-47; 4,32-35 e
5,12-16) - viene descritta “nella sua forma ideale”
come “comunione” attorno all’assiduita dell'ascolto
dell'insegnamento (didaché) degli Apostoli, nella
“fractio panis” nelle case, e nella preghiera al Tem-
pio. Possiamo definirli i quattro pilastri della strut-
tura della Chiesa nascente.

Erano perseveranti nell'insegnamento degli apostoli e nel-
la comunione, nello spezzare il pane e nelle preghiere. Un
senso di timore era in tutti, e prodigi e segni avvenivano
per opera degli apostoli. Tutti i credenti stavano insieme e
avevano ogni cosa in comune; 45vendevano le loro propri-
eta e sostanze e le dividevano con tutti, secondo il bisogno
di ciascuno. Ogni giorno erano perseveranti insieme nel
tempio e, spezzando il pane nelle case, prendevano cibo
con letizia e semplicita di cuore, lodando Dio e godendo
il favore di tutto il popolo. Intanto il Signore ogni giorno
aggiungeva alla comunita quelli che erano salvati. (At 2,
42-47).

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 101.



1. L'insegnamento degli apostoli garanzia dellautenticita
dellesperienza di fede.
La fedelta all'insegnamento degli apostoli garantiva che
la memoria di Gesu fosse proprio autentica. Gli apostoli,
testimoni oculari, ne custodivano la memoria:

“Con grande potenza gli apostoli rendevano testimonianza della

risurrezione del Signore Gesu. E su tutti loro [cera] grande benev-
olenza” (At 4, 33)

e, di conseguenza, garantivano lefficacia di quellespe-
rienza di vita comune e sacramentale che metteva in con-
tatto con il dono di Dio rivelatosi in Gesu. Questi accenni
costituiscono gia unapertura embrionale verso la succes-
sione apostolica e la funzione di testimoni dei successori
degli apostoli, chiamati pit tardi €nickonot (1 Tim 3, 1),
cioe custodi o sorveglianti della testimonianza originaria.

2. La fede in Cristo unisce i credenti in korvwvio.

La Chiesa, che ¢ nata dal mistero della Pasqua di Gesu,
portato a pieno compimento nella Pentecoste, vive di
questo stesso mistero salvifico nella storia, lo annuncia,
a parole e con i fatti, e ne dischiude gli effetti positivi a
tutti lungo il tempo. La Chiesa fa questo prima di tutto
attraverso la sua stessa vita comunitaria. Luca utilizza il
termine xowovio, “comunione’, per indicare le relazioni
animate dalla carita, che si esprime soprattutto nel segno
visibile ed espressivo della condivisione dei beni materia-
li (2, 44). La comunione non nasce dal basso dei fedeli,
ossia dalla loro buona volonta o dal loro sforzo, ma dalla
fede: il perno attorno cui si aggrega la comunita non sono
affinita elettive o ideali di efficacia sociale, ma 'unica fede
in Cristo come evento risolutore della storia personale e
universale.

Merita un istante soffermarsi sul linguaggio proprio di
Luca poiché e assai illuminante su questo tema. In At 2,
44 si legge: “Avevano tutto in comune” e, in 4, 32: “Fra
loro tutto era in comune” Luca si compiace di descrivere
I'unita dei beni della comunita, servendosi di linguaggi
ellenistici. Non ci sarebbe da meravigliarsi che Luca scriv-
endo a lettori greci lo faccia presentando un ideale del-

102. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



la prima comunita che risvegliasse l'interesse dei
suoi lettori.® Luca in realta prospetta come reale
un’ideale. Dice: “Vendevano le loro proprieta e i
loro beni e ne dividevano il ricavato secondo il bi-
sogno di ciascuno” (At 2, 45; cf 4, 34-35). Di fatto
dopo aver fatta questa generalizzazione Luca pre-
senta il gesto generoso di Barnaba e lo elogia come
eccezionale. Perché lo presenta come eccezionale
se doveva essere una pratica ordinaria e comune?
Evidentemente ha generalizzato. A guidare la co-
munanza dei beni e dunque I'ideale cristiano pre-
sentato anche da Paolo nell'imitazione di Cristo:
“Portate al colmo la mia gioia, nutrendo gli stessi senti-

menti: abbiate la stessa carita, siate unanimi (cOpyoyoL),
abbiate un medesimo sentimento” (Fil 2, 2).

E qui subentra una seconda connotazione idealis-
tica. Lessere “un cuore e unanima sola” che Luca
mette in luce nel secondo sommario (At 4, 32-35)
e la stessa cosa che mostrarsi unanimi, cioe “uniti
nell'anima” di Paolo. Qui I'ideale della “comunione
dei beni” si sposta sul suo presupposto, ossia una
“comunione delle anime” o l'amicizia tra i disce-
poli. Rispetto alla comunanza dei beni l'amicizia
viene prima: ¢ infatti Iaccordo delle anime, la loro
unita, che porta a mettere tutto in comune. Anche
qui Luca ha parentele letterarie con testi letterari
greci, da cui desume il linguaggio. Quando infat-
ti leggiamo che “Tutti coloro che erano divenuti
credenti (ol miotevovtec: At 2, 44)” oppure “La
moltitudine di coloro che erano venuti alla fede
(ol motevoavVTEC) erano un cuore solo e unanima
sola” troviamo un'eco del linguaggio sullamicizia
dellepoca ellenistica.’’ Vi e perd una caratteristi-
ca di Luca, il quale evita con cura di chiamare i
primi cristiani “amici’, mentre usa volentieri ques-
to vocabolo in altri contesti. Non li chiama nep-
pure con il nome di “fratelli”, ma crea un vocab-
olo apposta utilizzando il participio presente (ot
moTEVOVTEG: 2, 44) o il participio passato del verbo

8. Probabilmente in filigra-
na Luca pensa agli ideali
pitagorici (“per tutti tutto
era comune e ugualmente
nessuno possedeva nulla™:
GlamsLICcO, Vita Pyt 30,
168) o platonici (perché
nella Repubblica Platone
immagina che nella polis
ideale dovrebbe praticarsi
un comunismo integrale)
oppure potrebbe riferirsi
anche a pratiche comuni-
tarie dello stoicismo me-
dio in cui circolava I'idea
di un ritorno alla natura
come agli inizi dell'umani-
ta (“eta d’oro”) in cui tutto
era in comune e dove era
“impossibile trovare un
povero” (SENEcaA, Lett. a
Lucilio 90, 38). EUSEBIO
nelle sue Antiquitates Ju-
daicae XVI11, 20 descrive la
vita degli esseni dicendo:
“Possiedono i loro beni in
comune e il ricco non gode
in alcun modo di cio che
ha in piu rispetto a chi non
ha assolutamente nulla”.

9. J. Dupont osserva: “Bi-
sogna percio stare attenti a
non generalizzare parten-
do da alcuni casi concre-
ti: & necessario guardarsi
dall’amplificare la portata
di un procedimento lette-
rario che attribuisce a tutti
la condotta di alcuni. Cio
che deve attirare latten-
zione non & tanto il nu-
mero di coloro che hanno
spinto la loro generosita
fino all’eroismo, quanto il
carattere esemplare della
loro condotta. Sottoline-
ando il distacco dai beni
dei primi cristiani, Luca
obbedisce a un richiamo
che 'aveva gia guidato nel-
la composizione del Van-
gelo (quello della poverta

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 103.



evangelica)”. Tuttavia
- continua Dupont - “Ti-
deale che Luca presenta
non ¢ precisamente quello
della spoliazione dai beni
e della poverta volontaria,
ma quello di una carita che
non puo tollerare che vi si-
ano fratelli nell'indigenza.
Non si rinuncia ai propri
beni per desiderio di essere
poveri, ma perché non ci
siano poveri tra i fratelli”.

10. Sempre in epoca elle-
nistica si parlava dell’ami-
cizia in questi termini: “E’
proverbiale la comunanza
delle cose tra gli amici,
poiché “'amicizia [crea]
uguaglianza” . “L’amicizia
si manifesta nella comu-
nione” (Et. Nic. VIII, 11); e
altrove Aristotele risponde
a chi lo interrogava: “Chi &
un amico? Un’anima sola
che abita in due corpi”.
L’espressione “erano un
cuor solo e un’anima sola”
riecheggia dunque quest’i-
dea che dell’amicizia che
si aveva nel mondo greco
ed ¢ il modo di descrivere
I'unione degli spiriti, senza
riserve, che Luca attribui-
sce ai primi cristiani”.

motevm (credere), che va tradotto con “i creden-
ti” o “coloro che erano venuti alla fede”. Che cosa
si nasconde dietro a questo linguaggio? Evidente-
mente Luca pur usando il linguaggio dellamicizia
dellambiente greco, vuole evitare di far pensare che
la kowvwvia sia lesito di unamicizia umana o di af-
finita elettive. Il legame che tiene insieme i credenti
e invece la fede che li unisce nella loro comune ade-
sione al Cristo. E’ su questa fede che si fonda la loro
comunione fraterna.

3. La frazione del pane

Altro pilastro della vita della Chiesa e la cosiddet-
ta “frazione del pane”. Con questa espressione Luca
evoca il racconto memoriale dell'ultima cena di
Gesu e del mistero della sua morte e risurrezione.
Primariamente non é la Chiesa che fa leucaristia,
ma e leucaristia, cioé Cristo vivente, che fa la Chiesa.

4. Continuita e singolarita del culto della Chiesa
rispetto ad Israele

La preghiera rimanda al fondamento teocentrico
della comunita cristiana. Soprattutto da questo
punto di vista, notiamo, in prima battuta, che i
cristiani delle origini continuavano a frequentare
il tempio di Gerusalemme. Da ebrei quali erano,
sentivano forte la continuita con la tradizione d’Is-
raele, specialmente a livello cultuale. Cio nonos-
tante, i cristiani celebravano il rito della “frazione
del pane”, cioe delleucaristia, in abitazioni private.
Ed era questa celebrazione il culto specifico di
coloro che vivevano “la memoria di Cristo”. D’altra
parte, questo spazio celebrativo era disponibile ad
accogliere tutti i credenti in Cristo.

5 Segni e prodigi nella Chiesa

Affiora un’ultima caratteristica importante della
Chiesa primitiva, costituita dal verificarsi in essa
di prodigi e miracoli.

104. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



“Molti segni e prodigi avvenivano fra il popolo per opera degli
apostoli. Tutti erano soliti stare insieme nel portico di Salomone;
nessuno degli altri osava associarsi a loro, ma il popolo li esaltava.
Sempre pill, pero, venivano aggiunti credenti al Signore, una mol-
titudine di uomini e di donne, tanto che portavano gli ammalati
persino nelle piazze, ponendoli su lettucci e barelle, perché, quan-
do Pietro passava, almeno la sua ombra coprisse qualcuno di loro.
Anche la folla delle citta vicine a Gerusalemme accorreva, portan-
do malati e persone tormentate da spiriti impuri, e tutti venivano
guariti. (At 5,12-16).
Qual e il valore di questo dato piuttosto straordinario
per la Chiesa delle origini e, di conseguenza, che valore
puo avere per la Chiesa di oggi? Per intuirlo, possiamo
partire dal principio dellanalogia della vita della Chiesa
con la vita di Cristo. Questa analogia puo valere anche
per linterpretazione dei miracoli, nel senso che come
nellesistenza terrena di Gesu, cosi anche nella vita della
Chiesa, “prodigi e segni” del cielo sono possibili e, di fat-
to, accadono. Pur tuttavia, laddove accadono, avvengono
sempre per il bene delle persone implicate e comunque
in maniera funzionale — e mai in maniera alternativa -
alla via della croce. In parole povere, potremmo dire che
i miracoli nella vita di Cristo e della Chiesa sono coerenti
al modo di rivelarsi del tutto paradossale di Dio, che ama
manifestare la sua potenza salvifica prendendosi cura del-
la debolezza umana. Essi non sono gesti clamorosi di una
potenza che si afferma, ma segni rivelatori della bonta di
Dio che si manifesta come misericordia verso la debolezza
umana.

Conclusione: la Chiesa opera dello Spirito di Cristo risorto

Dopo questa analisi sugli Atti degli Apostoli, possiamo ora
in sintesi dire che il loro racconto ci rivela come la Chiesa
sia opera dello Spirito del Risorto. Essa e stata concepita
nella Pasqua di Cristo, ma e venuta alla luce a Pentecoste.
Lo Spirito donato dal Signore risorto ha spinto i creden-
ti in lui a raccontarne il mistero della vita e soprattutto
della morte e risurrezione. Questo annuncio ha suscitato
una comunita che ha cominciato a vivere di fede in Cris-
to, restando ben fondata sui pilastri dell'insegnamento

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 105.



apostolico, delleucaristia, della comunione fraterna e
della preghiera; pilastri in cui si esprime, da un lato, la
perseveranza a vivere di Gesl, con Gesu e come Gesu,
cioe “in memoria di Lui, e, dall’altro, la sua disponibilita
ad accogliere al suo interno - secondo la volonta salvifica
universale di Dio — non solo gli Ebrei, ma anche tutti gli
altri uomini, che avessero creduto in Cristo Gesu.

Da questo capitolo degli Atti abbiamo scoperto come
devessere la Chiesa per essere cio a cui ¢ chiamata. Da
questo dato di fede si puo risalire all’identita permanen-
te della Chiesa: a cio che la Chiesa é chiamata ad essere
sempre. La Chiesa e senza dubbio una realta personale e
sociale, perché fatta di persone concrete all'interno di storie
e culture differenti, uomini e donne di fede che fanno un
tutt'uno con Cristo fino ad esserne, lungo la storia, il corpo
visibile nel mondo. Ma primariamente, la Chiesa ¢ divina,
perché e opera dello Spirito Santo. La caratteristica della
Chiesa ¢ di essere una struttura umana che porta in sé
la grazia di Dio. In questa dicitura vi ¢ una dinamica in-
terna che puo apparire paradossale, ma e coerente con il
mistero dell’Incarnazione, dove 'umano ¢ coinvolto con
il divino, ma che se si vuole essere fedeli alla natura della
Chiesa si deve mantenere questa dialettica senza svalutare
uno dei due poli dialettici.

2. LA CHIESA DAL PLURALE AL SINGOLARE: IMMAGINI
NEOTESTAMENTARIE

Abbiamo osservato che i cristiani hanno cominciato ad
indicare le loro riunioni con un termine nuovo: “ekkle-
siai tou Theou”, “adunanze convocate da Dio”. Queste
adunanze si svolgono in diversi luoghi, per cui si parla di
“chiese” al plurale per indicare le diverse comunita cris-
tiane sparse nelle citta dove il Vangelo predicato aveva
generato uno o piu gruppi di credenti.

1. Nel Nuovo Testamento pero il termine “Chiesa” in alcu-
ni casi viene usata al singolare non gia per dire una chiesa
localizzata in un luogo fra le tante, ma per affermare che
se ce una chiesa a Corinto, a Efeso o a Roma, in realta
nella sua dimensione profonda la Chiesa e una sola realta.

106. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



Questo appare soprattutto nelle Lettere agli Efesini,
ai Colossesi, in parte anche in Apocalisse e per tre
volte in Atti (At 12, 1; 2, 10. 28; Ef 1, 22; 3, 10.21; 5,
2-29.32; Col 1, 18.24; 2, 19).1"

L'insieme di tutti i credenti in Gesti, e quindi l'in-
sieme delle chiese, é semplicemente “la Chiesa’. Il fon-
damento di questo modo di considerare i tanti rag-
gruppamenti di cristiani, sparsi nei posti pit svariati,
come una sola realta o un unico soggetto collettivo,
sta nella convinzione che ciascuno di essi e tutti essi
insieme esistono come tali solo in forza di un rappor-
to profondo con il Cristo. E questo non nel senso pu-
ramente aggregativo in quanto tutte queste persone
sono associate tra loro dal fatto di credere in Gest,
ma molto di piu, nel senso che esse, credendo in
Gest, si sentono cosi unite a Lui da formare come
un unico organismo vivente. A questo punto non
conta pil essere di questa o di quella chiesa, perché
a qualunque chiesa particolare si appartenga, si vive
come membra vive di un unico corpo che ¢ il Cristo
stesso.

In questa visione della chiesa vi ¢ un passaggio da
uno sguardo di tipo sociologico e empirico ad uno di
tipo mistico, cioe generato da una fede unificante ca-
pace di far percepire le persone piut diverse unite da un
vincolo che non sono loro a decidere, ma nel quale si
ritrovano in forza di un disegno misterioso di Dio. Si
sentono convocati da Dio, non perché di stirpe ebra-
ica, bensi per la fede in Gest.

Nei testi neotestamentari domina di fatto unatmos-
fera di grande stupore e di emozione fra i cristiani, i
quali, nel caso degli ebrei, respirano la gioia di essere
passati dalla schiavitii della Legge alla liberta dei figli
di Dio, e nel caso dei pagani convertiti, di esser stati
sottratti alle tenebre dell'ignoranza e della lontananza
da Dio all'intimita filiale con lui (cf Ef 2, 1-10). Tutti
si sentono uniti nella comunione, che non sono loro
a generare, ma che lo Spirito genera in loro facendoli
sentire in unita tra loro grazie al Cristo e con il Cristo.

11. B. PRETE, L’ecclesio-
logia della Lettera agli
Efesim’, in Sacra Doctrina
37 (1992) 133-195; L. DE
La POTTERIE, Le Christ,
Pleréme de I’Eglise, in Bi-
blica 58 (1977) 500-524; H.
SCHLIER, La Chiesa secon-
do la Lettera agli Efesini, in
Ip. Il tempo della Chiesa,
11 Mulino, Bologna 1965,
255-297; P. BENotiT, Corpo,
capo e pleroma nelle lettere
della Prigionia, in Esegesi e
teologia I, Paoline, Roma
1961, pp. 397-460; Is. L'u-
nita della Chiesa secondo
Pepistola agli Efesini, in
Esegesi e teologia II, Pao-
line, Roma 1971, pp. 509-
542.

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 107.



2. Per esprimere questo gli scrittori si servono della meta-
fora e dell'immagine, grazie alle quali si puo esprimere la
ricchezza di una realta senza comprimerla nelle maglie
dei concetti. In tal modo la Chiesa si illumina sotto molti
aspetti, descrivendo perd con maggiore efficacia il fon-
damento di una unita con Cristo e tra i credenti. Tutte
queste immagini la Lumen Gentium n. 6 le riassume cosi:

“La Chiesa ¢ un ovile, la cui porta unica e necessaria & Cristo (cfr.
Gv 10,1-10). E pure un gregge, di cui Dio stesso ha preannunziato
che ne sarebbe il pastore (cfr. Is 40,11; Ez 34,11 ss), e le cui pecore,
anche se governate da pastori umani, sono pero incessantemente
condotte al pascolo e nutrite dallo stesso Cristo, il buon Pastore e
principe dei pastori (cfr. Gv 10,11; 1 Pt 5,4), il quale ha dato la vita
per le pecore (cfr. Gv 10,11-15).

La Chiesa ¢ il podere o campo di Dio (cfr. 1 Cor 3,9). In quel cam-
po cresce lantico olivo, la cui santa radice sono stati i patriarchi e
nel quale e avvenuta e avverra la riconciliazione dei Giudei e del-
le Genti (cfr. Rm 11,13-26). Essa & stata piantata dal celeste agri-
coltore come vigna scelta (Mt 21,33-43, par.; cfr. Is 5,1 ss). Cristo
¢ la vera vite, che da vita e fecondita ai tralci, cioe a noi, che per
mezzo della Chiesa rimaniamo in lui, e senza di lui nulla possiamo
fare (cfr. Gv 15,1-5).

Pili spesso ancora la Chiesa ¢ detta edificio di Dio (cfr. 1 Cor 3,9). 1l
Signore stesso si paragono alla pietra che i costruttori hanno riget-
tata, ma che e divenuta la pietra angolare (Mt 21,42 par.). Sopra
quel fondamento la Chiesa ¢ costruita dagli apostoli (cfr. 1 Cor
3,11) e da esso riceve stabilita e coesione. Questo edificio viene chi-
amato in varie maniere: casa di Dio (cfr. 1 Tm 3,15), nella quale
cioe abita la sua famiglia, la dimora di Dio nello Spirito (cfr. Ef
2,19-22), la dimora di Dio con gli uomini (cfr. Ap 21,3), e soprat-
tutto tempio santo, il quale, rappresentato dai santuari di pietra, e
loggetto della lode dei santi Padri ed & paragonato a giusto titolo
dalla liturgia alla citta santa, la nuova Gerusalemme. In essa infatti
quali pietre viventi veniamo a formare su questa terra un tempio
spirituale (cfr. 1 Pt 2,5). E questa citta santa Giovanni la contem-
pla mentre, nel momento in cui si rinnovera il mondo, scende dal
cielo, da presso Dio, “ acconciata come sposa adornatasi per il suo
sposo “ (Ap 21,1s).

La Chiesa, chiamata “ Gerusalemme celeste “ e “ madre nostra
(Gal 4,26; cfr. Ap 12,17), viene pure descritta come I'immacolata
sposa dellAgnello immacolato (cfr. Ap 19,7; 21,2 e 9; 22,17), spo-
sa che Cristo “ ha amato.. . e per essa ha dato se stesso, al fine di

3

108. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



santificarla “ (Ef 5,26), che si e associata con patto indissolubile ed
incessantemente “ nutre e cura “ (Ef 5,29), che dopo averla purifica-
ta, volle a sé congiunta e soggetta nell'amore e nella fedelta (cfr. Ef
5,24), e che, infine, ha riempito per sempre di grazie celesti, onde
potessimo capire la carita di Dio e di Cristo verso di noi, carita che
sorpassa ogni conoscenza (cfr. Ef 3,19). Ma mentre la Chiesa com-
pie su questa terra il suo pellegrinaggio lontana dal Signore (cfr. 2
Cor 5,6), € come un esule, e cerca e pensa alle cose di lassu, dove
Cristo siede alla destra di Dio, dove la vita della Chiesa ¢ nascosta
con Cristo in Dio, fino a che col suo sposo comparira rivestita di
gloria (cfr. Col 3,1-4).

Quest’ultima immagine della Chiesa-sposa e quella pili pregnante
poiché ¢ stata lungo elaborata e utilizzata nella storia della rivelazi-
one. I profeti hanno insegnato la delicatezza del rapporto di Dio
con il suo popolo con questa immagine: Os 1-3; Ez 16; Is 54, 5-7;
Ger 3, 6,12. La comunita cristiana la riprende per descrivere la
gioia dellevento cristiano paragonato ad una giovane che scopre di
essere amata e presa in sposa. La donna del tempo, se non veniva
sposata, si sentiva vittima di un destino crudele, quello di una vita
senza figli, senza futuro, senza amore e senza senso. La Chiesa in-
vece ¢ come una donna profondamente amata, gioiosamente spo-
sata da Cristo e ricca di figli (2 Cor 11, 2; Ef 5, 26-27; Ap 21, 2.9).

3. LALETTERA AGLI EFESINI: LA PRESA DI COSCIENZA
UNIVESALIZZANTE DELLA CHIESA

Questo processo di approfondimento del “sentimento
dellessere Chiesa’, quale evento di salvezza che prolunga
il mistero di Cristo nella storia, vissuto dai cristiani della
prima generazione trova il suo vertice nella Lettera agli
Efesini. Qui il termine “chiesa” ha raggiunto il culmine del
processo astrattivo di universalizzazione, venendo presenta-
ta come entita universale (cattolica), unica e personificata.

In basea Ef 1, 4. 9. 11 la Chiesa - osserva H. Schlier - “non
e un prodotto della storia. Il suo essere precede nel tempo
la creazione ed ha il suo fondamento nellanticipata volo-
nta damore di Dio, il cui disegno ¢ che I'universo venga
riunito in modo nuovo e definitivo in Cristo come sotto
un solo capo (1, 10). Percio in Cristo, nel quale ¢ posta la
compiacenza di Dio, viene raggiunta la pienezza dei tem-
pi (1, 9). ... Ognuno ¢ in questo modo, ebreo o pagano (3,

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 109.



12. H. SCHLIER, La Chiesa
secondo la Lettera agli Efe-
sini, in Ip. Il tempo della
Chiesa, 11 Mulino, Bologna
1965, 255.

10), raggiunge il suo scopo in Cristo di “essere in
Lui ... santo e immacolato agli occhi di Dio” (1, 4);
e percio ognuno ¢ definito per l'eternita dallamore
di Dio che ci vuole figli suoi nel legame con Cristo
Gesu (1,4)% 12

1. Lecclesiologia della Lettera agli Efesini

Nella Lettera agli Efesini, dunque, il tema della
Chiesa non ¢ trattato occasionalmente, ma ne ¢
lobiettivo primario, venendone descritta con nuovi
mezzi espressivi come il sostantivo mAnpwpa, op-
pure con termini gia noti, ma caricati di nuovo sen-
so come €kkAncia (ricorre 9 volte), 10 odpa aOTOD
(corpo di Cristo), kepoAn (testa e capo).
L'intenzione ecclesiologica traspare dalla sua stes-
sa forma letteraria, che non ha i caratteri di una
lettera inviata a una comunita particolare, con
propri problemi e tensioni, ma si presenta con un
carattere impersonale e per la sua istanza dottrina-
le. Dato questo timbro impersonale, alcuni hanno
anche pensato che si tratti di una lettera “enciclica”
(o circolare) inviata a piu chiese, a cui poi sarebbe
stato data I'intestazione alla comunita particolare
di Efeso. Quello che pero ci interessa ¢ vedere il
modo con cui viene qui presentata la Chiesa.
Nella lettera Efesini vi ¢ un intreccio tra cristolo-
gia e ecclesiologia: Gesu Cristo ¢ il perno su cui
si costruisce il pensiero della Chiesa. Senza di lui
non ci sarebbe la Chiesa, né la Chiesa sarebbe
quella che e. I due temi sono intrecciati. Due pas-
saggi significativi di questo intreccio sono:

“In lui (Cristo) tutta la costruzione cresce ben ordinata per

essere tempio santo nel Signore; in lui anche voi venite ed-

ificati insieme per diventare abitazione di Dio per mezzo
dello Spirito” (Ef 2, 21-22).

“Al contrario, agendo secondo verita nella carita, cerchia-
mo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che ¢ il capo,
Cristo. Da lui tutto il corpo, ben compaginato e connesso,
con la collaborazione di ogni giuntura, secondo lenergia

110. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella
carita (Ef 4, 15-16).

Questo rapporto tra Cristo e la Chiesa, dunque, ¢ il dato
caratterizzante dell'immagine della Chiesa di Efesini: in
Cristo poggia e si sviluppa ledificio dei credenti. Esso ¢
presentato sotto tre aspetti caratteristici: la ricapitolazione
di Ef 1, 10; la Chiesa corpo di Cristo; il pléroma.

a. La ricapitolazione (dvaxepolaidoig) dell’universo in Cristo

In lui, mediante il suo sangue, abbiamo la redenzione, il perdono
delle colpe, secondo la ricchezza della sua grazia.Egli 'ha riversata
in abbondanza su di noi con ogni sapienza e intelligenza, facendoci
conoscere il mistero della sua volonta, secondo la benevolenza che in
lui si era propostoper il governo della pienezza dei tempi: ricondurre
al Cristo, unico capo (évoxeparadoacton), tutte le cose (Ef 1, 7-23)

“Il Padre del Signore nostro Gesu Cristo, il Dio della gloria ... illu-
mini gli occhi del vostro cuore per farvi comprendere a quale sper-
anza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredita
fra i santi e qual ¢ la straordinaria grandezza della sua potenza ver-
so di noi, che crediamo, secondo lefficacia della sua forza e del suo
vigore. ... Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi e lo ha dato
come capo alla Chiesa (£3wkev kepativ tf] éxknoiq) su tutte le cose:
essa e il corpo di lui, la pienezza (0 minpopa) di colui che ¢ il per-
fetto compimento di tutte le cose (Ef 1, 18-23).
Il verbo avaxeporaboacon significa alla lettera “ricapito-
lare”, cioe riassumere, compendiare, oppure: riprendere
da capo, iniziare un nuovo capitolo, rinnovare. Esso indica
un centro/perno attorno cui vi ¢ aggregazione e organiz-
zazione unitaria, come un magnete che attrae tutto (mondo
creato) a sé; e nello stesso tempo indica come il contatto
con questo centro rinnova e da nuovo vigore alle realta che
vi sono coinvolte. Il termine € composto del termine kepon
(testa/capo): il che significa che, come in un corpo, cio che
dirige tutto ¢ la testa, altrettanto e di Cristo rispetto alla
Chiesa. Tutto deve essere raccolto in Cristo come unificato
ad un unico capo/testa, da cui provengono tutti gli impulsi
regolatori dell'intero corpo. La ricapitolazione in Cristo sig-
nifica dunque che tutto l'universo e riassunto e compendiato
in lui e da lui tutto fluisce in vita rinnovata e trasfigurata.
Cristo Signore dell’'universo donato alla Chiesa

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 111.



b. Chiesa, corpo di Cristo

Altro elemento fortemente accentuato e lapplicazione di
“corpo di Cristo” alla Chiesa: infatti in Ef 1, 22-23 si affer-

ma, parlando di Cristo, che

“Questi & stato costituito su tutte le cose a capo della Chiesa, la quale

¢ il suo corpo”.

Anche in Col 1, 18 il concetto ¢ ripetuto. Nel corpus pro-
topaolino il tema del corpo e varie volte applicato alla
Chiesa osservandola in se stessa come un organismo ben

articolato :

<

¢ ... il corpo non risulta di un solo membro, ma di molte membra

... molte sono le membra, ma uno solo & il corpo. ... Ora voi siete
il corpo di Cristo e sue membra, ciascuno per la sua parte” (1 Cor

12, 14-27).

Nelle lettere deuteropaoline di Col. e Ef invece la metafo-
ra del corpo - preso come un tutto unitario - viene messo
in relazione al capo (kepali) che e Cristo, dal quale

“tutto il corpo riceve sostentamento e coesione per mezzo di giun-
ture e legami, realizzando cosi la crescita secondo il volere di Dio”

(Col 2, 19).
E similmente in Ef 4, 15-16 si dice che

“agendo secondo verita nella carita, cerchiamo di crescere in ogni
cosa tendendo a lui, che € il capo, Cristo. Da lui tutto il corpo, ben
compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura,
secondo lenergia propria di ogni membro, cresce in modo da edi-

ficare se stesso nella carita”

Da queste espressioni emerge la duplice immagine di
Cristo-capo e della Chiesa-corpo: da Cristo capo deriva
tutta l'energia di vita comunionale, che riversa la sua vita
divina sulla compagine ecclesiale, la quale resta unificata
e fluida nella ricca articolazione interna in forza dell’azi-

one dello Spirito come & detto in Ef 4, 4-6:

Un solo corpo e un solo Spirito, come una sola e la speranza alla
quale siete stati chiamati, quella della vostra vocazione; 5un solo
Signore, una sola fede, un solo battesimo.6Un solo Dio e Padre di
tutti, che ¢ al di sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed e presente
in tutti. 7A ciascuno di noi, tuttavia, ¢ stata data la grazia secondo la

misura del dono di Cristo (Ef 4, 4-6).

112. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



In questo passo “un solo Spirito” (con la S maius-
cola) - sulla base di Ef 2, 18 € 22 - va inteso come lo
Spirito Santo (o Spirito del Risorto) che conserva
l'unita della Chiesa e ne costituisce la vita di amore
(agapica) che viene scambiata nelle relazioni tra i
credenti. In forza di questa Presenza dello Spirito
devono essere superate tutte le barriere divisorie,
gli steccati, che le potenze mondane (che opera-
no nelle pulsioni primarie di ogni uomo, le quali
spingono all'affermazione di sé, cio¢ sono animate
dallo spirito del “potere” che vuole sovrastare gli
altri (Ef 2, 2-4; 11-12). Poiché nella carne del Cris-
to, la sua croce, ha crocifisso ogni divisione e ab-
battuto ogni muro divisorio (Ef 2, 14-18).
Egli infatti ¢ la nostra pace, Colui che di due ha fatto una
cosa sola, abbattendo il muro di separazione che li divide-
va, cioe I'inimicizia, per mezzo della sua carne. Cosi egli ha
abolito la Legge, fatta di prescrizioni e di decreti, per creare
in se stesso, dei due, un solo uomo nuovo, facendo la pace,
e per riconciliare tutti e due con Dio in un solo corpo, per
mezzo della Croce, eliminando in se stesso I'inimicizia. Egli
e venuto ad annunciare pace a voi che eravate lontani, e

pace a coloro che erano vicini. Per mezzo di lui infatti possi-
amo presentarci, gli uni e gli altri al Padre in un solo Spirito.

c. Chiesa, pienezza del Cristo

Infine la Chiesa come corpo di Cristo e definita

“la pienezza (10 m\pwpa) di colui che si realizza

interamente in tutte le cose” (Ef 1, 12). “Questa

dichiarazione costituisce il testo ecclesiologico pitt ~ 13. B. PRETE, Lecclesiolo-
ardito e significativo della lettera”® Il sostantivo f;zi’d:élcgaii;tegzocc;i?;aEJ;e7—
mpopa puo avere un doppio significato. Puo in-  (1992) 173.

dicare: cio che riempie, cio che porta a compimen-

to (in senso attivo) nel senso di “completamento”

in questo senso la Chiesa porta a compimento il

Cristo, nel senso di Paolo, il quale dice che porta a

compimento cio che manca alle sofferenze di Cris-

to (Col. 1, 24). E’ I'interpretazione di molti Padri

(Grov. Cris. In Eph. Hom. 3). Puo anche essere inter-

pretato in senso passivo di “pienezza’, cioe l'essere

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 113.



stato riempito (lat. plenitudo): cosi traduce anche la CEL
In realta le due formule non si escludono. Esse indicano
che con la Chiesa vi é una ‘compiutezza”. Ma concreta-
mente che vuol dire che la Chiesa ¢ la compiutezza del
Cristo? Ci possiamo allargare nell'interpretarne il signifi-
cato alla luce della storia della salvezza. Nella Chiesa cioe
si ha il compimento dellavventura extra-trintaria del Fi-
glio, in quanto in essa circola lagape del Cristo che Paolo
si compiace di vedere tra gli Efesini (Ef 1, 15-16). Lo scopo
dell'incarnazione infatti é di “umanizzare” la creazione
secondo lamore trinitario: lagape trinitaria di Dio vuole
agire nel mondo e abitare tra gli uomini. Il cristianesimo
¢ I'unica forma di religione che pone la prossimita con
il fratello allo stesso livello della relazione con Dio. Far-
si prossimi ai fratelli vuol dire rendere servizio a Dio:
“Lavete fatto a Me!” (Mt 25). Possiamo percio dire che la
Chiesa e il compimento della dinamica propria dell’Incar-
nazione. In Gesu Dio si ¢ fatto prossimo all'uomo, ha preso
la sua carne per rendere I'umanita - ogni uomo - secondo
quelladesione amorosa con cui Lui laveva creata e rispet-
to alla quale 'uvomo, sospettando dellamore di Dio verso
di lui, si e deformato. Il peccato e questa deformazione.
La grazia del Cristo ¢ consiste nella riabilitazione dell'uo-
mo al disegno originario. La Chiesa percio che vive “nella
santita e nella grazia” é la carne del Cristo, cioe mostra
il compimento del mistero dell’Incarnazione, morte e ri-
surrezione del Cristo. Quando un uomo vive in Cristo e
per Cristo l'umano arriva al suo compimento: e questo
compimento - diciamolo in modo immaginifico - sono
tutti quei brandelli di Chiesa che nel concreto della storia
tentiamo di realizzare. E’ vero che la Chiesa terrestre ¢ in
via di compimento e tende alla Chiesa escatologica, pero
- come dice un proverbio malgascio - “se oggi siamo ves-
titi di stracci, stiamo pero tessendo labito nuziale” della
Chiesa celeste. Nella Chiesa possiamo dire si anticipa la
realizzazione del sogno di Dio di vedere tutti i suoi figli
riuniti nel Figlio come polo di aggregazione dell'immenso
popolo di Dio. La Chiesa ¢ questo spazio visibile, control-
labile, alla portata di tutti, dove la storia della salvezza &

114. Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline



resa esperimentabile come “pienezza” del Cristo,
suo “compimento’.

Il primato comunque ¢ di Cristo capo, cioe Si-
gnore di tutto, & donato alla Chiesa (Ef 1, 22): in
questo modo risulta chiaro che Cristo ¢ piti grande
della Chiesa, in quanto essa non puo autoprodurre
la charitas e la charis, ma solo riceverle. La pienez-
za, infatti, ¢ di colui che riempie di sé ogni cosa,
la pienezza ¢ quella che Cristo opera nella Chie-
sa, portandola a compimento come luogo quindi
privilegiato, ma non esclusivo, per riconoscere il
primato di Cristo, il quale - secondo I'immagine
dell’Ecclesiam suam di Paolo VI dei cerchi concen-
trici a partire da Cristo centro - tende a coinvolge-
re tutti gli uomini e 'universo.

“Se Geslt Cristo non & la sua pienezza, la Chiesa & miserabile. La ~ 14. H. DE LuBac, Medi-
Chiesa ¢ sterile se lo Spirito di Gesu Cristo non la feconda. Il suo  tazione sulla Chiesa, Jaca
edificio crolla se Gesli non ne & I'architetto; e se il suo Spirito non ~ Book, Opera Omnia 8, Mi-
¢ il cemento che tiene insieme le pietre vive con cui & costruito”.* lano 1987, p. 147.

Capitolo Terzo. Ecclesiologia degli Atti e delle Lettere deuteropaoline 115.



Capitolo quarto

LA COMUNITA CRISTIANA RIPENSA SE STESSA
NEL VANGELO DI GIOVANNI

Senza entrare nella complessa vicenda della formazione
del Vaangelo di Giovanni ¢ riconosciuto da tutti che la
stesura di questo Vangelo ha avuto un lungo processo. Il
punto di partenza e lesperienza di vita con Gesu alla quale
si ancorano nel racconto i fatti narrati, assieme a un tipico
modo simbolico di interpretare i ricordi. La fase finale ci
presenta la visione complessiva di questa comunita che
ripensa le proprie sorgenti e, alla luce di questa riscoperta
delle origini, puo cosi rinnovare la propria fede in modo
da potrla testimoniare. A noi interessa il modo con cui
viene presentata la Chiesa.

1. LA NASCITA E 'EMBRIONE DELLA CHIESA
SULLA CROCE

Nel Vangelo giovanneo la Chiesa costituisce lordito di
fondo che viene in evidenza ogni volta che viene rac-
contato il rapporto dei discepoli con Gesu. Essa e pre-
sentata nel suo atto di nascita la sulla Croce con l'effusione
dello Spirito sul suo primo embrione, rappresentato dalla
“madre” e dal discepolo amato; ma e anticipata nel te-
stamento che Gesu consegna ai discepoli prima della
passione. Essa ¢ chiamata a rigenerarsi nell'unita, dopo
il tradimento dei discepoli, attraverso lo Spirito che Gesu
Risorto effonde su di loro, abilitandoli alla missione. Poi, sia
pur debolmente, ¢ lasciata trasparire nella sua organizza-
zione ministeriale e, in modo pili accentuato, nella di-
mensione sacramentale e missionaria.

Per san Giovanni dunque, la Chiesa nasce sul Calvario,
dove “i figli dispersi di Israele sono riportati all'unita”
(profezia inconsapevole di Caifa: Gv 11, 51-52). Questo
e anche il senso dellepisodio della tunica senza cucitura
(Gv 19, 23-24):

“Il sacramento dell'unita, il vincolo dell'unione indivisibile, & pre-
sentato nel vangelo con la narrazione simbolica della tunica di

116. Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni



1. Cipriano, De unitate ec-
clesiae catholicae, 7, PL 4,
520-521

2. Gv 14, 15-18: [linvio
dello Spirito di Verita. “Se
mi amate, osserverete 1
miei comandamenti; e io
preghero il Padre ed egli
vi dara un altro Paraclito
perché rimanga con voi
per sempre, lo Spirito della
verita, che il mondo non
puo ricevere perché non lo
vede e non lo conosce. Voi
lo conoscete perché egli
rimane presso di voi e sara
in voi. Non vi lascero orfa-
ni: verro da voi”.

Gv 14, 26: lo Spirito Santo
memoria della Chiesa. “Il
Paraclito, lo Spirito Santo
che il Padre mandera nel
mio nome, lui vi insegnera
ogni cosa e vi ricordera
tutto cio che io vi ho det-

»

to.

Gv 15, 26-27: lo Spirito
nella lotta dei discepoli
contro il mondo nel rende-
re testimonianza di Gesu.
“Quando verra il Paraclito,
che io vi mandero dal Pa-
dre, lo Spirito della verita
che procede dal Padre, egli
dara testimonianza di me;
e anche voi date testimo-
nianza, perché siete con
me fin dal principio”.

Nostro Signore Gesli Cristo non viene né divisa, né strap-
pata a pezzi, ma essi la tirano a sorte per sapere chi potra
indossare Cristo. La veste deve essere ricevuta nella sua
interezza, intatta; deve essere posseduta come un bene
personale ... Non si puo possedere la veste di Cristo se si

»]

arriva a scindere e a dividere la Chiesa di Cristo”.

A questo episodio segue la scena che “porta a com-
pimento” il segno della tunica e cioe¢ il fatto che
Gesl morente consegna reciprocamente il disce-
polo alla madre e la madre al discepolo (Gv 19,
25-27) mediante leffusione dello Spirito. Giovanni
non dice, come Marco e Luca, che Gesu “spiro”
(é€émvevoev) o come Matteo “rilascio il respiro”
(dpiikev TO TvedpO), ma TOPESOKEV TO TVEDWOL
(“consegno - effuse lo Spirito”). Questo linguaggio,
secondo la simbologia giovannea, indica Gesu che
consegna lo Spirito Santo alla comunita dei disce-
poli.

La comunita del nuovo popolo nasce dunque dalla
Croce, ovvero dal principio materno e filiale (“Ecco
tua madre” - “Ecco tuo figlio”) che ¢ allorigine
della generazione del primo abbozzo di comunita.
Quello Spirito che ha generato il Figlio del Padre
nel seno di Maria, ora - effuso dalla Croce - genera
la nuova comunita. A Cana Maria era allorigine
della fede dei discepoli come comunita (Gv 2,11).
Ora ai piedi della croce ¢ ancora lei che presiede al
compimento delle nozze di Gesu con il suo popo-
lo, grazie allamore sacrificale che il Figlio esprime
sulla Croce. Gesu muore “al fine di riportare in
unita i figli dispersi di Dio” (Gv 11, 52), cioe per
realizzare I'unita del popolo di Dio, perché l'unita é
il segno della vita che fiorisce. Sulla croce si realizza,
come nel suo nucleo embrionale, quel movimento
di amore agapico che genera la riconciliazione della
creazione intorno al Figlio, e quindi siamo di fronte
al primo nucleo della Chiesa quale unita nel Cristo.
Non solo, ma piu oltre Giovanni continuera, nel
suo linguaggio simbolico, ad esplicitare che & dal
“costato aperto” di Cristo che derivano i sacramen-

Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni 117.



ti che generano la Chiesa: 'acqua del battesimo (e
anche l'acqua dello Spirito) e il sangue del sacrifi-
cio di Cristo (Eucaristia).

2. DIMENSIONE PNEUMATICA DELLA CHIESA

Frutto della Pasqua, che si snoda dall'annuncio
della croce fino al ritorno di Gesu presso il Padre,
e I'invio dello Spirito ai discepoli (cf i cinque logia
sullo Spirito Paraclito in Gv 14-16).2

Giovanni presenta la comunita post-pasquale to-
talmente vivificata e guidata dallo Spirito, il quale
fa ricordare e comprendere tutta la rivelazione di
Gesit.

1. Attraverso l'azione dello Spirito che rimane sem-
pre nei discepoli, Gesu ¢ il Christus praesens nella
storia della Chiesa, per cui i discepoli non sono ab-
bandonati a se stessi (“orfani”) secondo la promes-
sa. Essi ora possono affrontare la storia perché, pur
essendo nel mondo, non sono del mondo (Gv 15,
18-19; 17, 11-16): e questo, non solo perché Gesu
li ha scelti traendoli fuori dal mondo (Gv 15,19) e
poi ha vinto il mondo (Gv 16, 33), ma perché lo
Spirito li sorregge convincendo il mondo quanto
a peccato [= dimostra come in un tribunale, che il
mondo - cioe la parte che si costruisce senza Cristo
- ¢ immerso nel peccato], quanto alla giustizia [=
dimostra che l'atto di Gesu di offrire se stesso sulla
Croce ¢ la giustizia, cioe proprio cio che il Padre
richiedeva, ed ora puo ricevere la gloria del Pa-
dre], e quanto al giudizio [= dimostra che il prin-
cipe di questo mondo ¢ stato giudicato e sconfitto
nella croce] (Gv 16,8).

2. Nella memoria oggettiva dello Spirito la Chie-
sa giovannea é nella condizione di comprendere
la verita [= rivelazione] di Gesu (Gv 15, 26)°e a
rendere il vero culto a Dio (Gv 4, 23 ss).* La “pen-
tecoste giovannea” (Gv 20, 19-23)° sigilla poi ques-
to legame della Chiesa con il Risorto nelle man-
ifestazioni post-pasquali, quando Gesu “effonde”

Gv 16, 7-8: con il suo di-
stacco dal mondo il Risor-
to invia lo Spirito che fara
comprendere al mondo
Pingiustizia del suo peccato.
“E’ bene per voi che io me
ne vada, perché, se non me
ne vado, non verra a voi il
Paraclito; se invece me ne
vado, lo mandero a voi. E
quando sara venuto, dimo-
strera la colpa del mondo
riguardo al peccato, alla
giustizia e al giudizio”.

Gv 16, 13-14: lo Spirito
santo ¢é lo Spirito di Cristo
che conduce a capire in pie-
nezza la Verita che Lui é.
“Quando verra Lui, lo Spi-
rito della Verita, vi guidera
a tutta la Verita, perché
non parlera da se stesso,
ma dira tutto cio che avra
udito e vi annuncera le
cose future. Egli mi glori-
fichera, perché prendera
da quel che ¢ mio e ve lo
annuncera”.

3. Gv 15,26: “Quando ver-
ra il Paraclito, che io vi
mandero dal Padre, lo Spi-
rito della verita che pro-
cede dal Padre, egli dara
testimonianza di me”.

4. Gv 4, 23-24: “Viene lo-
ra - ed € questa - in cui i
veri adoratori adoreranno
il Padre in spirito e verita:
cosl infatti il Padre vuole
che siano quelli che lo ado-
rano. Dio & spirito, e quelli
che lo adorano devono
adorare in spirito e verita”.

5. Gv 20, 21-22: Gesu disse
loro: “Pace a voi! Come il
Padre ha mandato me, an-
che io mando voi”. Detto
questo, alito in loro e disse
loro: “Ricevete lo Spirito
Santo”.

118. Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni



6. Gv 20, 19-22: “La sera di
quel giorno, il primo della
settimana, mentre erano
chiuse le porte del luogo
dove si trovavano i disce-
poli per timore dei Giu-
dei, venne Gesu, stette in
mezzo e disse loro: “Pace a
voi!”. Detto questo, mostro
loro le mani e il fianco. E
i discepoli gioirono al ve-
dere il Signore. Gesu disse
loro di nuovo: “Pace a voi!
Come il Padre ha man-
dato me, anche io mando
voi”. Detto questo, soffio
(évepvonoev) e disse loro:
“Ricevete lo Spirito Santo”.

(évepvonaev) lo Spirito sugli apostoli radunati nel
Cenacolo. Erano fragili, delusi, fuggitivi, disper-
si. Avevano tradito. E Gesu non fa finta di niente.
Al contrario porta in luce le conseguenze di quel
tradimento, presentando loro le ferite. Eppure,
e proprio in questa condizione di debolezza, che
Gesu da loro il mandato di essere come Lui, I'invia-
to. Non agiranno, dunque, piu in forza di un loro
progetto, ma solo come inviati, e percio in forza di
un Altro e della Potenza che viene dall’Alto. E’ lo
Spirito Santo che fa la Chiesa.

3. DIMENSIONE MINISTERIALE DELLA CHIESA

Nel suo racconto Giovanni non pone laccento
sull’aspetto sociologico della comunita: in Gv man-
ca il termine éxkAncia e il concetto di “popolo di
Dio”, mancano il termine dndéctoAog e le metafore
della Chiesa come tempio, edificio, Corpo di Cris-
to, Regno dei cieli, mentre l'espressione “Regno di
Dio” si trova solo due volte in maniera secondaria
nell’'incontro con Nicodemo (3, 3. 5).

Eppure nel Vangelo di Giovanni risuona la dimen-
sione ecclesiale in un modo piu forte che negli al-
tri evangeli. Giovanni infatti privilegia il rapporto
intimo del Cristo col singolo credente quale met-
odo per portare il discepolo a realizzare la comu-
nionalita con gli altri. I discepoli, relazionati a
Gesl come i tralci alla vite, realizzano la comunita
nell'amore reciproco (Gv 15, 1-17). Per questo li
invita a relazionarsi anche tra loro come fa lui stes-
so lavando i loro piedi e, quindi, a farsi servi gli uni
degli altri (Gv 13, 2-15). E lascia loro questa racco-
mandazione: “Da questo tutti sapranno che siete
miei discepoli: se avete amore gli uni per gli altri”
(Gv 13, 35). Loriginalita del messaggio di Giovanni
e di legare lannuncio di Gesti al relazionarsi recip-
roco nellamore dei discepoli, al punto che da esso
dipende la credibilita del Vangelo. A sorpresa non

Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni 119.



raccomanda come sarebbe logico: “Amatemi come
io ho amato voi’, ricambiate a me I'amore che vi
ho dato, ma “amatevi (dyomdte dGAARA0VG) Vi ho
amato” (Gv 13, 34): pone 'agape scambiata fra i
discepoli come segno della sua Presenza risorta.
Giovanni dunque e prevalentemente interessa-
to a evidenziare laspetto interiore della comunita
basata sui rapporti reciproci nell'agape, non a in-
formare sulla vita concreta del gruppo. Tuttavia
questo non significa che in Giovanni non ci sia,
secondo la logica simbolica del suo modo partico-
lare di scrivere, il richiamo alla visibilita o ministe-
rialita o sacramentalita della Chiesa.

La dimensione ministeriale e comunitaria del-
la Chiesa e invece espressa da Gv in modo chiaro
attraverso le immagini del pastore e del gregge [le
cui pecore vengono dal giudaismo e dal mondo
pagano: “Ho altre pecore che non sono di ques-
to gregge, anche quelle devo condurre al pascolo”
(Gv 10,16)]; o con 'immagine della famiglia: Gesu
muore per radunare i figli di Dio dispersi (Gv
11,51); o ancora mediante I'immagine della vite e
dei tralci (Gv 15,5).

Quanto ai ministeri ecclesiali Giovanni affida ai
Dodici la missione testimoniale della storia vissuta
con Gesu (Gv 15,27), anche se non ne racconta né
la costituzione, né la missione galilaica. Soprat-
tutto poi parla ripetutamente dei ruoli complemen-
tari di Pietro e del discepolo amato nei testi in cui
Pietro e il discepolo amato sono messi a confronto:
a. Alla cena (13,23. 26): il discepolo amato posa il
capo sul petto di Gesu, e Pietro deve interrogare il
discepolo amato per avere informazioni da Gesu;
b. Ai piedi della croce (19,26-27 e 19,35) ce il dis-
cepolo amato; Pietro invece ha rinnegato Gesu e,
quindi, e assente; c. Al sepolcro (20,2-10) il dis-
cepolo amato arriva per primo e vede e crede; di
Pietro non ¢ invece detto che crede; d. Allago (21,
7): il discepolo amato riconosce subito il Signore;

7. Gv 15, 16-17. 27: “Non
voi avete scelto me, ma io
ho scelto voi e vi ho co-
stituiti perché andiate e
portiate frutto e il vostro
frutto rimanga; perché
tutto quello che chiederete
al Padre nel mio nome, ve
lo conceda. Questo vi co-
mando: che vi amiate gli
uni gli altri. ... anche voi
mi darete testimonianza,
perché siete con me fin dal
principio”.

120. Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni



solo dopo Pietro corre verso di lui; e. Nel dialogo
finale (21, 20ss): a Pietro e assegnato il compito di
guidare il gregge; al discepolo amato di permanere

8. AcosTiNo, PL 40,1297;  con la testimonianza.

Prer Damiant, PL 144, Giovanni, infine, con originalita soprendente per

820; PIETRO ABELARDO, ;) tempo antico, da a Maria Maddalena una dimen-

PL 178, 485; Uco b1 CLU-

NY, PL 159, 949. sione ecclesiale affidandole un ruolo apostolico, com-
parabile a quello di Pietro: ¢ la prima che vede Gesu
dopo la Resurrezione, e riceve da lui il comando di
dare ai fratelli l'annuncio pasquale (Gv 20, 11-18).
Per questo la tradizione posteriore ’ha denomina-
ta “proto-apostola’, “apostola apostolorum”, e an-
cora “evangelista Resurrectionis”. ®
Infine in Gv 21 - che gli esegeti sono soliti con-
siderare come appendice al Vangelo gia concluso
con il capitolo 20 - vi sono due pericopi.

Nella prima Gv 21, 1-14, e descritta la comunita
post-pasquale impegnata nel lavoro apostolico
attraverso la metafora della pesca (nella prima
chiamata Gesu aveva paragonato il compito
missionario come pesca: “Ti faro pescatore di uo-
mini”: cf Lc 5, 1-11), che culmina con leucaristia.
Quel lavoro é sterile senza Gesu e, sotto il comando
di Gesu Risorto, si trasforma in pesca abbondante.
Come al sepolcro, anche qui nel riconoscimento
del Risorto si affermano i due ruoli complemen-
tari del discepolo amato (che giunge per primo a
riconoscere il Signore) e di Pietro (si getta in ac-
qua e corre da Gest, tira a riva la rete coi pesci;
il numero dei 153 pesci e probabilmente profezia
dell’attrazione di tutti gli uomini nella Chiesa).
Difficilmente un pasto tanto simile a quello della
moltiplicazione dei pani (Gv 6), descritto subito
dopo, poteva essere descritto senza far ricordare
alla comunita giovannea I'Eucaristia.

Nella seconda pericope vengono presentati il
dialogo di Gesu con Pietro ¢ diviso in due parti

Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni 121.



(21,15-19. 20-23), attraverso il quale Gesu con-
segna a Pietro il compito apostolico e differenzia
i compiti tra lui e Giovanni. Questi dialoghi s’in-
quadrano nellambito dell’Eucaristia poco prima
allusa nel pasto preparato da Gesu in riva al lago.
Poiché leucaristia e lespressione dellamore di
Gest fino alla morte, Gesu allude allatteggiamen-
to che il discepolo deve assumere assimilandosi a
Gesl con una donazione pari alla sua. Il dialogo
ha il chiaro intento di voler guarire l'atteggiamento
di non discepolanza di Pietro che lo aveva porta-
to al rinnegamento. Da un lato, Pietro si ¢ sempre
voluto distinguere dai suoi compagni; dallaltro
ha mantenuto la propria concezione messianica
del potere assai differente da quella dell'amore che
Gesu intendeva perseguire. Pietro si era mostrato
partigiano entusiasta di un leader per il quale era
disposto a dare la vita, ma non secondo lamore
gratuito di servizio e dedizione al quale il maestro
lo chiamava. Gesti ora lo vuole guarire scendendo
nella radice della sua liberta mediante la richiesta
di un impegno autentico nellagape. E cosi lo porta
a rinunciare al suo desiderio di preminenza, a im-
pegnarsi nella dedizione fino alla morte e ad accet-
tare il rapporto di amicizia con lui, senza voltarsi
a considerare la condizione di altri: “Tu seguimi!”
(Gv 21, 22b).

La prima parte del dialogo riguarda il munus
apostolico di Pietro. Nel clima eucaristico nel
quale Gesu ha dato da mangiare ai suoi discepoli,
Gesu interpella’ Pietro: “Mi ami tu piu di costo-
1o - ayandc pe mAéov tovTmv?” o, detto altrimen-
ti: “Pietro, tu che ti sei sempre dimostrato con un
atteggiamento di superiorita rispetto agli altri, sei
anche in grado di mostrare 'unico titolo che puo
giustificare questa supremazia, e cioe¢ l'amore di
dedizione (&ydmn)?”. Pietro non puo dimostrarlo,
poiché non e stato capace di seguire il maestro nel

9. Nelle prime due doman-
de, Gesu chiede a Pietro se
lo ama, e si serve del verbo
Gyomdv (= amore gratuito
di dedizione, che non si
ferma al piano emotivo ma
coinvolge anche la mente e
la volonta, e cioe la totalita
della persona: € il termine
con cui tutto il NT par-
la dell’amore di Dio e del
Cristo). Pietro risponde
con il verbo ptlém (= amo-
re spontaneo, affettuoso,
che coinvolge soprattutto
la tenerezza e le sensazio-
ni); alla terza domanda
Gesu sembra accettare il
verbo di Pietro, e si abbas-
sa a lui, perché lo interroga
con QL.

122. Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni



10. L’uso indifferenziato
sia di apvia (agnelli, capi
piccoli) sia di mpofdra (pe-
core, capi grandi) indica la
totalita del gregge. Pooke
(“nutrire”) e moipawve (“es-
sere pastore per ...” si rife-
riscono entrambi in rap-
porto all’ufficio di pastore,
e si differenziano perché il
primo ¢ in relazione all’a-
limentazione ed il secondo
indica la funzione di gui-
dare il gregge, in quanto il
pastore € colui che entra ed
esce dalla porta e conduce
al pascolo (Gv 10, 3-4).

11. Altri testi del ministe-
ro petrino, oltre a questo
testo di Gv 21, sono: Mt
16,16-18 (“Tu sei Pietro
e su questa pietra edifi-
chero la mia chiesa”; Lc
22,32 (“E tu una volta che
ti sarai ripreso, conferma
i tuoi fratelli”); nelle liste
dei Dodici (Mt 10,2-4 Pie-
tro € indicato con Tp®TOG;
Mc 3,17-18; Lc 6,14-16; At
1,13); e, negli Atti, Pietro
rappresenta sempre i Do-
dici).

suo cammino di dedizione ed anzi lo ha rinnega-
to. Di fronte alla verita che gli balena davanti agli
occhi di essere un traditore, deve lasciar cadere la
sua ostinazione e riconoscere che non c¢ fonda-
mento alla sua pretesa di distinzione e fare affid-
amento soltanto sulla comprensione di Gesu, al
quale consegna il suo affetto: “Signore, tu sai che
ti voglio bene: oV 0idag 6t pd ce!”. Gesu allora,
gradualmente, puo introdurlo nel compito di “pas-
colare gli agnelli/pecore™'* 'immagine del pascolo
significa procurare alimento e, nello stesso tempo,
riporta Pietro all'imitazione di Gesu “che da la vita
per le sue pecore” (Gv 10, 11). Poiché Pietro accet-
ta per tre volte, a riparazione del suo tradimento,
di entrare nella logica dellamore di dedizione, al-
lora puo definitivamente essere destinato da Gesu
a compiere l'ufficio di pastore. L'incarico ecclesiale
dato da Gesl a Pietro ¢ espresso con I'immagine
tradizionale del pastore (cf Ez 36; Sal 22; At 20,28;
Gv 10) con cui sono chiamati i responsabili del po-
polo.!

La seconda parte del dialogo riguarda la differen-
ziazione definitiva tra il ruolo di Pietro e quello di
Giovanni. Il ruolo di autorita e guida che Pietro
riceve dal maestro lo condurra alla morte come il
suo Signore:
“Quando eri pil giovane ti vestivi da solo e andavi dove
volevi; ma quando sarai vecchio tenderai le tue mani, e
un altro ti vestira e ti portera dove tu non vuoi. Questo
disse per indicare con quale morte egli avrebbe
glorificato Dio. E, detto questo, aggiunse: Segui-
mi” (Gv 21, 18-19).

La professione di fede che Pietro aveva fatto a Ca-
farnao (Gv 6, 68) a nome del gruppo dei discepo-
li non era stata tradotta in pratica, solo adesso,
consapevole della finale della sua sequela, puo
seguire Gesu. Ma vedendo Giovanni, prende lo
spunto per interrogarsi. Pietro ¢ sicuro della fe-

Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni 123.



delta dellaltro discepolo che l'aveva seguito fin nella-
trio del sommo sacerdote (Gv 18, 15-19), ma su di sé
sente l'insicurezza di poter essere fedele; allora pensa
di poterlo fare con maggiore sicurezza andando dietro
a Giovanni che era stato fedele fin sotto la croce (Gv 19,
26). Per questo interroga Gesu: “E di lui, signore, che
ne sara?”. Gesu risponde sottolineando I'indipenden-
za del cammino di ogni discepolo. Anche se per caso
laltro discepolo non dovesse morire, per Pietro 'unico
cammino ¢ quello di seguire Gesu secondo il percorso
che gli ha tracciato. Se invece, per il discepolo che ama,
Gesul voglia “che rimanga mentre egli continua a venire”
a Pietro non deve importare. Deve solo essere preoccu-
pato di “seguire Gesl”; non deve aggrapparsi al discepo-
lo che ¢ rimasto fedele. Gesu non ammette che si possa
seguirlo attraverso un intermediario, anche se si tratta
del discepolo modello. Ogni intermediario impedirebbe
la comunicazione intima che Gesu vuole stabilire con i
suoi (Gv 10, 14 s; 14, 21). Soltanto lui conosce ciascuno
per nome (Gv 10, 3) e puo comunicargli la forza del suo
amore. Non si puo avere per guida un altro, nemmeno
il piti vicino a lui. Gesu afferma dunque di essere il cen-
tro affettivo diretto e immediato di ogni discepolo. Nella
fedelta personale a questa vocazione si costituisce lenta-
mente anche la Chiesa.

4. DIMENSIONE SACRAMENTALE DELLA CHIESA

In Gv non ¢ narrata l'istituzione dell’Eucaristia, che in-
vece si trova nei Sinottici, né si trova il comando di bat-
tezzare come si trova in Mt 28,19. Eppure piu di ogni
altro evangelista la sua narrazione ha un timbro sacra-
mentale e riflette la pratica dei sacramenti della Chiesa.
Piu che riferirsi ai singoli sacramenti, Gv li lascia tras-
parire attraverso i gesti che Gesu opera durante il suo
ministero pubblico come quando apriva gli occhi al
cieco o nella moltiplicazione dei pani. Nel quarto van-
gelo i testi sacramentali sono dunque: a. il dialogo con
Nicodemo (testo battesimale, Gv 3,3-8); b. il discorso
del pane di vita dopo la moltiplicazione dei pani (testo

124. Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni



eucaristico, Gv 6,51b-58); c. la guarigione del cie-
co nato allude al battesimo come illuminazione;
ugualmente la guarigione del paralitico alla pisci-
na di Siloe/ I'Inviato € un testo testo battesimale
sotto l'aspetto di restituzione della vita (Gv 9,7 e
il v. 4); d. il sangue e l'acqua che escono dal fianco
del crocifisso esprime lattivita santificante dello
Spirito che agisce nei sacramenti (Gv 19,34-35 e
1 Gv 5, 5-6: questi testi realizzano la promessa
delleffusione dello Spirito di 7,37-39); e. le pa-
role di Gesu Risorto circa il perdono dei peccati
e allusione al sacramento della riconciliazione:
“Ricevete lo Spirito Santo; a chi rimetterete i pec-
cati saranno rimessi e a chi non li rimetterete,
resteranno non rimessi” (20,23-24).

5. DIMENSIONE MISSIONARIA DELLA CHIESA

1. L'istanza missionaria di Giovanni si vede soprat-
tutto nella ricerca di un linguaggio evangelico che
possa interagire con la cultura ambientale: un lin-
guaggio che ¢ nello stesso tempo quello del mondo
giudaico (termini aramaici, immagini e simboli bib-
lici, procedimenti esegetici del giudaismo, ecc.), sia
quello dellellenismo (ad esempio l'assunzione del
12. G. SGaLLa, Il quarto  termine A6yog, usato da Filone di Alessandria ben
Vangelo come storia, EDB, 1300 volte, ma anche dal filosofo efesino Eraclito e
Bologna 2012, p. 70-71. dallo stoicismo; oppure i termini dAr0eta, GANOWVOS
cari ai Greci; o ancora la concezione dualistica
verticale: es. Gv 8, 23 dallalto/dal basso; da ques-
to mondo - non da questo mondo, che risuonava
tanto familiare alla cultura popolare platonica ove
il mondo vero ¢ quello invisibile dell'iperuranio e il
mondo presente € una copia imperfetta di quello)."

2. Ma il fondamento piu profondo della missione
ecclesiale e nell'uso della qualifica di Adyog-Cre-
atore al Figlio (1, 3) con l'azione universale di rive-
latore e salvatore del mondo (cf lespressione che
B. Lindars definisce un vangelo in miniatura: “Dio

Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni 125.



ha tanto amato il mondo da mandare il suo Figlio”
(3,16), e 'iscrizione sulla croce (Gv 19,20) che, re-
datta in tre lingue, ¢ segno dell'universalita della
redenzione).

3. Infine dal Vangelo giovanneo risulta che Gesu ¢
venuto a introdurre nel gregge anche i pagani (“Ho
altre pecore... e anche di quelle devo essere pastore”,
10,16); di fatto accoglie i greci (12, 20 ss), dopo aver
fatto pensare a una sua missione evangelizzatrice
nella diaspora giudaica (7,35). Nellepisodio della
Samaritana la donna che interroga Gesu sulla vera
adorazione ¢ simbolo di tutti gli adoratori in Spirito
e verita che il Padre cerca (4,23); lannuncio di Gesu
fatto dalla donna ai samaritani e imperniata attorno
alla definizione di Gesu “salvatore del mondo” (4,42);
il dialogo di Gesu coi discepoli sui campi gia pronti
per la mietitura equivale alla missione dei Dodici nei
Sinottici (4,34-38). E poi Gesu prega per quelli che
giungeranno alla fede attraverso la parola dei discep-
oli (17,20). La pesca miracolosa, infine, & simbolo e
profezia della missione universale (21,6-8).

In conclusione, istituzione e ministeri, sacramenti e
il dovere missionario della Chiesa, non sono assenti
in Giovanni. Essi piu che affermati sono sottintesi e
presupposti: dalaltra parte allepoca in cui Giovanni
scriveva i sacramenti erano largamenti in uso che
non aveva bisogno di ricordarli. In secondo luogo
la loro descrizione ¢ oggetto probabilmente di ris-
erva e di monito per il rischi che comportano: da
una parte il rischio di standardizzazione burocrat-
ica e magica cui poteva cenire ridotto dalla sua co-
munita. Infine, questo modo di lasciare trasparire i
sacramenti nel loro significato profondo e collegarli
direttamente alloperato di Gesu ottiene il risultato
di sottolineare I'azione della grazia e dello Spirito,
senza i quali i sacramenti della Chiesa si riducono
a riti svuotati di energia divina. Questo ¢ cio che
stava a cuore a Giovanni per la sua Chiesa: “Gv ¢
una voce che si leva ... a porre laccento su cio che

13. “Bisogna evitare [li-
stituzione fine a se stessa,
né si devono concepire i
sacramenti della Chiesa in
senso automatico e magi-
co, distaccati dal Cristo,
quasi rito a sé stante”: G.
SEGALLA, o.c.).

126. Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni ni



per lui e essenziale, vale a dire la presenza vivente
di Gesu nel cristiano per mezzo del Paraclito. Non
ce istituzione o struttura che possa sostituirla” (R.
Brown).

Capitolo Quarto. La comunita cristiana ripensa se stessa nel Vangelo di Giovanni 127.



Capitolo quinto
LA CHIESA NELLO SVILUPPO DELLA STORIA

La Chiesa ¢ un organismo vivo che s’incarna nelle vicen-
de della storia umana: Percio vediamo, 1 vari modi con cui
si ¢ assimilata con gli sviluppi della storia.

1. UECCLESIOLOGIA NEL TEMPO DEI PADRI:
ECCLESIOLOGIA SIMBOLICA

L’avvenimento dei discepoli riuniti intorno all’evento di
Cristo attestatoci nella Scrittura - epoca della “rivelazio-
ne” - non costituisce un puro inizio nel tempo o un fatto
relegato nel tempo passato, ma ¢ anche una origine per-
manente ¢ normativa, che come sorgente d’acqua viene
incanalata nel fiume della storia. A contatto e sottoposta
alle pressioni dei vari tempi storici assume forme diverse,
che riflettono aspetti particolari di quel momento sorgivo.
La prospettiva cosmico-misterica, ['ultima del Nuovo Te-
stamento, sembra aver determinato piu delle altre pro-
spettive la letteratura patristica sulla Chiesa.

1. Nel descrivere la concezione di Chiesa che i1 primi tre
secoli di cristianesimo ci hanno consegnato, non ci sof-
fermiamo a considerare singole visioni, ma a cogliere il
nucleo centrale e complessivo della loro riflessione ed au-
tocomprensione della Chiesa. In modo sintetico possiamo
dire che nell’arco dei primi tre secoli la Chiesa e vissuta
soprattutto come “mistero”, ossia nella sua caratteristi-
ca fondamentale di esprimere il darsi di Dio nella storia
degli uomini, e quindi il suo aspetto interiore, sopranna-
turale e divino.

“La Chiesa si comprese come “mistero” in quanto si riconobbe, nel

suo insieme, come una comunita che, in forza della decisione mis-

teriosa di Dio compiuta nellevento di Gesu Cristo, e per mezzo
dei doni della sua Parola e della sua agape per l'azione unificante

128. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



dello Spirito Santo, comunicato nel battesimo, nelleuca-
ristia e nella remissione dei peccati, & chiamata, riunita e
santificata nella partecipazione alla vita divina o santita:
ossia una comunita che si realizza mediante la koinonia e
lo Spirito™!
Nei confronti del mondo che la circonda essa si
comprende come “piccolo gregge”, che si percepi-
sce continuamente nel suo “essere diversa” e diffe-
rente da esso: si sente come “popolo nuovo” (Lett.
di Barnaba 13), “vero Israele” (Giustino, Dial. con
Trifone 11, 5) e “tertium genus” rispetto ai giudei e
ai gentili (Aristide, Apol. 2; Clemente Al. Stromati
6, 5; 41, 6). Questa diversita la espone alla perse-
cuzione e all’incomprensione; ma, poiché ¢ perva-
sa dalla certezza della presenza del Cristo risorto,
non si lascia intimorire dalle potenze del mondo.
Nello stesso tempo, la Chiesa non si esperimenta
come una realta che si erge “di fronte” ai fedeli,
estranea ad essi, ma piuttosto come energia di uni-
ta che li attraversa e li unifica.
“Il vincolo dell’unita, che tale situazione fondava fu cosi
intenso che la prima comunita cristiana fu in grado di in-
tegrare differenze di ogni tipo, sia politiche che culturali,

strutturali e organizzative, e di esprimere I'unita nella plu-
ralita e la pluralita nell'unita’?

Ci0 non escludeva, anzi richiedeva che distanzias-
se e separasse dalla propria Communio alcuni dei
suoi membri, quando il pluralismo per sé legittimo,
fosse sfociato in una posizione contraddittoria ri-
spetto all’evento originario. Concretamente questo
avvenne quando I’intellettualizzazione gnostica del
mistero rivelato minacciava di svuotare di realismo
la fede dell’Incarnazione e della persona del Cristo.

2. Il mistero della grazia e dell’elezione divina,
che prende corpo nella vita dei credenti e si ma-
nifesta nella loro comunione in Cristo e tra loro,
viene descritto utilizzando soprattutto immagini,
similitudini, metafore. 1 Padri hanno utilizzato il
linguaggio della contemplazione e della preghie-

1. H. Fries, Mutamenti
dell'immagine della Chiesa
ed evoluzione storico-dog-
matica, in Mpysterium sa-
lutis, VII, Brescia 1972, pp.
267-339.

2.1B.271.

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

129.



3. L’anagogia (letteralmen-
te significa conduzione in
alto) & quel percorso di ri-
cerca sul mistero cristiano
che porta l'osservatore ad
avere uno sguardo con-
templativo, in quanto ele-
va Panimo alle cose divine,
e quindi invita ad andare
oltre  allinterpretazione
letterale dei testi.

ra e sono stati assai meno interessati a ricavare
dalla prospettiva socio-politica del mondo anti-
co, in cui vivevano, schemi concettuali nei quali
inquadrare la Chiesa e la sua presenza nel mon-
do. Non si ponevano problemi istituzionali, ma a
loro interessava il mistero di grazia, la presenza
di Cristo nel suo corpo ecclesiale, [’azione dello
Spirito Santo in esso, la sua corrispondenza all’e-
conomia salvifica del Padre. Per esprimere questa
visione misterica della Chiesa si servono del lin-
guaggio simbolico, invece che del ragionamento
intellettuale: mediante le immagini i Padri cercano
di avvicinarsi al Mistero che la Chiesa custodisce
e che la trascende. Essi puntano alla scoperta del
suo posto nell’economia della salvezza e quindi
alla sua relazione con Cristo, da un lato, e con il
mondo, dall’altro. Essi hanno condotto sulla realta
ecclesiale una meditazione contemplativa di tipo
anagogico,’ ossia elevante, in quanto le immagini
e le figure utilizzate rimandavano a significati che
andavano al di 1a del semplice significato letterale.
Questo modo di procedere fu molto influenzato dal
metodo platonico e neoplatonico in auge nella loro
epoca; esso ha suggerito loro intuizioni profonde e
una riflessione teologica molto libera, dinamica e
ricca di contemplazione.

3. Questa teologia simbolica va prima di tutto a
pescare nelle immagini vetero-testamentarie che il
Nuovo Testamento vedeva compiute in Cristo. Per
esempio, I’antica figura della vigna dall’uva acer-
ba anche se curata con amore, che viene sostituita
da Cristo, vite vera a cui sono innestati coloro che
credono in Lui. Queste suggestioni bibliche a vol-
te sono assunte con grandi amplificazioni, come si
puo vedere da questo testi di Asterios, il Sofista:
“La vigna divina € anteriore ai secoli, & uscita dal sepolcro
e ha portato come frutti i nuovi battezzati come grappo-

li d’'uva sull’altare. La vigna e stata vendemmiata e l'altare
come un pressoio e stato riempito di grappoli. Vignaioli,

130. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



vendemmiatori, racimolatori, cicale cantanti ci hanno
mostrato anche oggi in tutta la sua bellezza il paradiso
della Chiesa. E chi sono i vendemmiatori? I neofiti e gli
apostoli. Chi sono le cicale? I nuovi battezzati, imbevuti di
rugiada all'uscire dalla piscina, che si riposano sulla Croce
come su un albero, si ri-scaldano al sole di giustizia, bril-
lano dello Spirito e cinguettano le cose spirituali” (Hom.
14). 4
In quest’immagine domina I’idea che la Chiesa ¢ il
nuovo popolo di Dio, che riceve I’eredita promessa
dai profeti e viene travasata in essa per la fine dei
tempi. Questa idea si ¢ dilatata fino a configurarsi
nella raffigurazione della Chiesa pre-esistente fin
dalla creazione del mondo; anzi per essa - dice il
Pastore di Erma (Visiones I, 1, 6, 3, 4) il mondo
¢ stato creato. Con questa idea si vuole indicare
la sua universalita nel tempo e nello spazio, come
diceva Agostino: Ecclesia ab Adam, Ecclesia ab
Abel.
Oppure I’immagine dello sposalizio di Jahvé con
Israele, sposa adultera, superato dalle nozze di Cri-
sto con la Chiesa. Anche qui si afferma 1’alleanza
dell’amore di Dio con la comunita da lui prescel-
ta, a cui resta fedele nonostante il peccato. Questa
idea della Chiesa la cui santita non ¢ data dalla sua
coerenza, ma dall’amore preveniente di Dio, viene
unita anche alla contemplazione della Chiesa che
abbraccia tutti 1 popoli, idolatri e lontani da Dio,
chiamati a fare unita con il popolo santo di Dio,
attraverso 1I’immagine della Chiesa come “casta
meretrix”. La utilizza sant’Ambrogio nella sua
meditazione su Rahab, la prostituta di Gerico di cui
parla il libro di Giosué (Gs 2, 1-21; 6,17-25) che da
riparo agli esploratori inviati per prendere visione
della terra promessa:
“Nel simbolo - dice Ambrogio - era una prostituta, ma nel
mistero era la Chiesa, congiunta ormai ai popoli gentili
per la comunanza dei sacramenti (In Lu-cam VIII, 40).
... Rahab indico nel suo sangue (cf allude alla “cordicella

colore scarlatto” come segno di riconoscimento) il segno
futuro della salvezza uni-versale in mezzo alleccidio del

4. ASTERIO (morto intorno
al 341), chiamato il Sofista
per la sua attivita di filoso-
fo e di retore. Inizialmente
convinto assertore dell’a-
rianesimo, si ritiene che,
durante le persecuzioni
contro gli ariani, abbia
abbandonato I'arianesimo.
Dopo Nicea compose un
breve trattato in cui rias-
sume le dottrine ariane.
Recentemente sono sta-
te ritrovate 31 omelie sui
Salmi, della cui autenticita
pero si dubita (Aa. Vv. Au-
tori mariani del Primo Mil-
lennio, Citta Nuova, Roma,
1988, p. 258).

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

131.



5. G. BirF1, Casta meretrix,
saggio sullecclesiologia di
sant’Ambrogio, ~ Piemme,
1996; H. U. VON BALTHA-
sAR ha utilizzato questa fi-
gura in Sponsa Verbi, Bre-
scia, 1985.

mondo; la Chiesa non rifiuta I'unione con i numerosi fug-
giaschi, tanto pili casta quanto pil strettamente congiunta
la mag-gior numero di essi; lei che & vergine immacolata,
senza ruga, incontaminata nel pudore, amante pubblica,
meretrice casta, vedova sterile, vergine feconda” (In Lu-
cam III, 23).

Questo termine dunque nel pensiero di Ambrogio
vuol indicare la santita della Chiesa, la quale con-
siste nella piena adesione a Cristo, suo sposo (per-
cio: casta), ma anche desiderosa di raggiungere
tutti per portarli a Cristo, coinvolgendosi con loro
(percio: meretrix).

Assai simile a questa immagine, che esprime la
struttura dialettica della Chiesa ¢ la sua descrizione
come arca di Noé. In essa sono accolti anche i pec-
catori (come I’arca che ha accolto animali impuri),
perché ¢ I’'unico luogo in cui anche i peccatori pos-
sono essere salvati.

La Chiesa si comprende anche come casa o tempio
di Dio o corpo di Cristo. La comunita che si riuni-
sce per celebrare il servizio divino e I’anamnesi di
Gesu Cristo, assume la stessa funzione che nell’ AT
svolgeva il tempio di Gerusalemme. Cio le ¢ pos-
sibile e reale perché il Crocifisso risorto ¢ il luogo
nel quale Dio si ¢ reso accessibile all’'uomo e per
mezzo del quale gli uomini possono entrare in rap-
porto con Dio. Sono percio i cristiani che formano
la casa o il tempio di Dio. Si capisce perché gli edi-
fici cristiani di culto non vennero chiamati prima
del V secolo “casa di Dio”, perché gli edifici del
culto non hanno la stessa importanza del tempio
nell’AT e le religioni ai luoghi sacri. Le “chiese”
hanno la funzione di esprimere la comunita che in
esse si raccoglie, perché ¢ questa comunita ad es-
sere la vera abitazione di Dio, il suo tempio. La
“basilica” come edificio del culto la si ritrova solo
dopo la svolta costantiniana.

4. La teologia simbolica dei Padri non si limita a
trarre dalla Scrittura le sue immagini simboliche,

132. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



ma le mutua anche dall’ambiente in cui vive, parti-
colarmente quello ellenistico. E da questo ambito che
1 Padri hanno interpretato il rapporto di Cristo con la
Chiesa con I’'immagine del Sole e della Luna (My-
sterium lunae). In base ad essa la Chiesa non vive e
risplende id luce propria, ma la riceve da Cristo. La
Chiesa brilla di luce ricevuta e riflessa. Come la luce
della luna anche la luce della Chiesa ¢ luce langui-
da, schermata, condizionata dalla capacita riflettente.
Mentre il sole irradia sempre con la stessa intensita,
la luce della luna (Chiesa) attraversa incessantemen-
te fasi alterne, ora crescendo ora calando: immagine
appropriata per esprimere la dialettica e la variabilita
del cammino della Chiesa nella storia. Un destino che
puo sfociare persino in una tramonto, ma questo non
sara mai totale, poiché la sua luce ¢ assicurata dallo
splendore del sole.
Un’altra immagine molto utilizzata dai padri e de-
sunta dall’esperienza, ma anche dai miti greci, come
quello di Ulisse, ¢ il simbolismo nautico. La Chiesa
¢ come una barca che attraversa il mare del mondo.
Ecco un testo di Massimo il Confessore:

“Lalbero sulla nave ¢ la croce nella Chiesa che sola va incol-

ume in mezzo ai naufragi, lievi o gravi, del mondo. In questa

nave chi si lega all'albero della croce o si tura le orecchie con

le Sacra Scritture non dovra temere la dolce tempesta della
lussuria” (Hom. 49, 1)

Senza fermarci a descrivere tante altre immagini, ti-
pologie ed allegorie utilizzate ai tempi dei Padri, quali
colomba, paradiso, tunica senza cuciture, ... va sotto-
lineato che questo modo di procedere presenta molte
affinita con il platonismo. Sotto questo punto di vista
la Chiesa terrena viene vista come una copia dell’im-
magine originaria e celeste, la quale porta in sé 1 segni
dell’autentico e dell’archetipo originario. La struttu-
ra e I’ordinamento della Chiesa ricalcano quindi il
mistero divino: e segni, simboli e sacramenti, sono 1
modi della sua visibilita sulla terra.

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

133.



6. Sotto Teodosio (347-395
d. C.: cf Editto di Tessalo-
nica, 380 d.C., con il quale
il Credo niceno fu imposto
come religione unica e ob-
bligatoria dello stato).

2. PECCLESIOLOGIA SOCIOLOGICA E GIURIDICA
DEL MEDIOEVO

E’ impossibile fissare la cronologia della Chiesa
primitiva. Ed altrettanto lo ¢ per la fase successi-
va. Certamente non all’improvviso. All’origine vi
¢ la cosiddetta svolta costantiniana, quando cio¢
la Chiesa divenne libera (“religio licita™). Il fatto
poi che gli imperatori romani si convertissero ha
capovolto i termini: le religioni che fino ad allo-
ra erano vigenti furono spogliate del predominio
e compresse, fino al punto che furono dichiarate
illegittime e perseguitate.®

Quello che fino ad allora era “il piccolo gregge”
venne inserito in un processo storico, che ando di-
latandosi fino a coincidere con la topografia, poli-
tica e geografica, dell’Impero Romano. La Chiesa
allora si servi delle stesse articolazioni e struttu-
re politiche ed organizzative elaborate dallo stato
romano per espandersi; utilizzo i templi pagani
non solo dando loro una nuova qualificazione (es.
il Pantheon venne trasformato in chiesa di tutti i
santi); ma costruendo veri e propri edifici di cul-
to cristiani. I vescovi vennero equiparati agli alti
funzionari dello stato. Il vescovo di Roma assunse
il rango imperiale, mentre I’imperatore esigeva di
essere riconosciuto nell’ambito di tutta la Chiesa
(ad es. ¢ ’imperatore che convoca i Concilii).

1. In questo modo si supera cosi il precedente di-
stanziamento dal mondo, portando la Chiesa a
coincidere con il mondo e all’identificazione dei
confini dell’uno con I’altro. La riserva escatolo-
gica passa in secondo piano, mentre si fa strada
I’idea di una radicazione della Chiesa nel mondo,
come fosse la realizzazione del Regno di Dio sulla
terra. Il popolo di Dio diventa populus christianus:
e questo termine acquisisce il senso di un concetto
culturale, sociologico e politico. Si nasce gia cri-
stiani in un popolo cristiano e si vive poi sorretti da

134. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



questo ambiente culturale precostituito. In forza di questa
omologazione il “nemico” dell’impero diventa il nemico
della chiesa: il non-cristiano, invece di essere lo spazio
della missione, si trasforma in avversario politico. Il con-
cetto di Chiesa come popolo di Dio passa da una valenza
biblico-patristica ad una concezione politica.

2. Quando poi nei secoli quarto e quinto le pressioni bar-
bariche e la decadenza del quadro politico depotenziarono
fino alla dissoluzione I’impero romano - dato I’intreccio e
I’interdipendenza della Chiesa con I’Impero - non pochi
cristiani come san Girolamo e Agostino paventarono il tra-
monto della Chiesa stessa. Tra il 413 e il 426 nel De civitate
Dei, Agostino - impressionato dal sacco di Roma del 410
ad opera dei visigoti di Alarico - scrisse 1 primi dieci libri
con la finalita di difendere il cristianesimo dalle accuse dei
pagani di essere all’origine di questa decadenza.

In questo periodo inoltre, poiché I’'imperatore dopo la
morte di Teodosio - nel 395 - si era ritirato a Bisanzio/Co-
stantinopoli, diventata capitale e residenza imperiale, la
“nuova Roma”, tocco ai vescovi, e soprattutto al vescovo
di Roma, svolgere compiti che spettavano all’amministra-
zione politica. Siccome poi alcuni papi - come Leone I e
Gregorio I - vi si impegnarono a fondo, maturo la nuova
coscienza della rilevanza politica della Chiesa. Non me-
raviglia percid che la Chiesa venga ora considerata come
erede dell’Impero Romano e che i papi assumano funzioni
politiche. Una forma di questa nuova coscienza ecclesiale
si ritrova nell’edificio del culto, ora in forma di basilica
(da basileus, re).

Questa mutazione nella comprensione della Chiesa diede
origine a nuovi problemi e tensioni. Emerse il problema
della precedenza e della superiorita nel comando. Il pro-
blema si articolo non su una riflessione spirituale, ma piu
banalmente sulla base della contrapposizione del potere
tra sacerdotium e regnum.

3. L’epoca carolingia, tra il secolo VIII e IX, consolido
I’idea di un mondo occidentale unito nel quadro del Sacro

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

135.



7. J. LE GOFF, La societa
dell’Occidente  Medievale,
Einaudi, Torino, 1981, p.
XXX; cf R. PERNOUD, Me-
dioevo, un secolare pregiu-
dizio, Bompiani, Milano.
1987.

Romano Impero. Con la notte di Natale dell’800,
in cui papa Leone III incorono Carlo Magno (742-
814) imperatore dei romani, fondando quello che
verra definito il Sacro Romano Impero, il nuovo
impero diventa intrinsecamente connesso con la
Chiesa. Gli eventi storici di questo periodo con-
dizionano la riflessione teologica occidentale sul-
la Chiesa. La sua commistione con il potere civile
impegna la riflessione ecclesiologica sul versante
del quadro istituzionale della convivenza umana.
Lo sviluppo dell’annuncio cristiano nell’XI seco-
lo aveva ormai raggiunto tutti i paesi d’Europa ed
era riuscito ad inglobare tutti movimenti barbarici
adattandosi ed adattandoli - in maniera pit 0 meno
approssimativa - al Vangelo. La Chiesa sembrava
poter coprire con I’esercizio della sua autorita ogni
problematica sia religiosa, sia morale, in tutto il
mondo allora conosciuto. Il Medioevo ha vissuto
I’ideale di un’unita fra gli uomini nel segno della
fede cristiana.
“Nessuna societa, nessuna civilta, forse ha sentito piu for-
temente di quella medioevale la passione di globalita, del
tutto: il Medioevo ¢ stato, nel bene e nel male, totalitario.
Riconoscerne l'unita significa innanzitutto restituirgli la
sua globalita. ... La religione cristiana non si ¢ mai ridotta
semplicemente alla parte di ideologo e gendarme della so-
cieta stabilita. Soprattutto nel Medioevo, ad essa si devono
gli slanci verso la pace, la luce, la sublimazione eroica, ver-
so un umanesimo in cui 'uomo pellegrino in questo mon-

do, fatto ad immagine di Dio, si sforza di camminare verso
, in \ . i
un'eternita che non ¢ alle sue spalle, ma davanti a lui”.

Questo ideale di unita ¢ percepibile nel costituirsi
delle “universita” europee dell’XII e XIII secolo,
ove si diede corpo all’ideale di una cristianita che
potesse abbracciare I’umanita intera, “organizzata
e collegata dai legami puramente intelligibili della
verita stessa”: il sogno delle universita medievali
fu quello di pensare la verita, valida per 1’intera
umanita, tale da costituire la base di un sistema
sociale unificato dall’unita del pensiero e dello

136. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



spirito, nel quale gli uomini si riconoscessero non
sotto la costrizione del potere, ma attratti dalla forza
intrinseca della verita. Il genio medioevale ¢ quel-
lo della sintesi, che si coglie nelle Summae o nella
sintesi poetica di Dante o nelle cattedrali di pietra.
Nella prima parte di questo periodo si ha la prepon-
deranza del potere politico, quello degli imperatori
e principi, che esercitarono un potere di supremazia
anche sulla Chiesa (cesaro-papismo ossia subordi-
nazione della Chiesa al potere politico) in questioni
importanti per 1’organizzazione ecclesiale: nell’e-
lezione dei papi e dei vescovi, nelle investiture ° e
negli affari propri delle chiese locali. L’imperatore
assumeva esplicitamente il ruolo di un ministero
ecclesiale, significato anche dalla consacrazione
liturgica. E’ proprio in questo periodo di Alto Me-
dioevo che il termine “Ecclesia” diventd sinonimo
di “societas christiana”, nella quale 1 due poteri
dovevano concorrere per il bene del popolo. Spes-
so pero nella pratica, il potere temporale umiliava
la liberta della Chiesa nelle decisioni tipicamente
ecclesiali, e specialmente nella scelta dei vescovi,
1 quali diventavano semplici dipendenti dell’am-
ministrazione civile. Pertanto in questo periodo
crebbe ’idea che si dovesse riscattare il primato
dello spirituale in rapporto a chi deteneva il pote-
re secolare nella “cristianita”; e si individuo nella
missione del vescovo di Roma, quale successore
di Pietro, la potesta legittima in rapporto alla vita
della Chiesa.
La reazione contro questi abusi ¢ condensato nel-
le cosiddette Decretali pseudo-isidoriane (850),"
nelle quali si riflette questa esigenza del primato
pontificio.
“Durante il secolo IX si compie levoluzione del potere
pontificio che estendera a tutta la Chiesa il regime ammin-
istrativo che vigeva nell'Ttalia peninsulare dal tempo di
Costantino; al tempo di Gregorio Magno tutte le questioni

ecclesiastiche di questa regione, ma queste sole, affluiva-
no a Roma; le altre chiese, fossero quelle delloccidente,

8. ¢f E. GILSON, La filosofia
nel Medioevo, Nuova Ita-
lia, Firenze, 1983, 913.

9. L’investitura nel Me-
dioevo, era l'assegnazione
di un feudo, di un titolo,
di una carica da parte del
sovrano o di altre autori-
ta aventi titolo. A tale atto
seguiva una solenne ceri-
monia.

10. Le Decretali dello
PSEUDO-ISIDORO sono let-
tere false attribuite ad al-
cuni papi dei primi secoli,
da Clemente I a Gregorio
1, inserite intorno all’850
in una collezione di cano-
ni con lo scopo della riaf-
fermazione  dell’autono-
mia dei vescovi dal potere
laico e il rafforzamento
dell’autorita ~ pontificia.
L’opinione generale & che
loperazione fu condotta in
Francia. Alla stesura dell’o-
pera provvidero probabil-
mente mani diverse, tutte
pero sotto il controllo di
un’unica regia, la cui iden-
tita resta sconosciuta. La
collezione dello Pseudo-I-
sidoro comprende anche
la Donazione di Costanti-
no, cioe l'atto diplomati-
co con il quale I'imperatore
Costantino avrebbe donato
nel 314 a papa Silvestro I
la giurisdizione civile su
Roma, sull’ltalia e sull’in-
tero Occidente; e avrebbe
onorato la Chiesa romana
attribuendole i poteri e le
dignita dell'Impero si che
il pontefice potesse porta-
re insegne imperiali, e che
il clero di Roma avesse gli
stessi onori degli ufficiali
dell'Impero.

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

137.



11. E. AmMmAN, L’epoca
carolingia, in Storia della
Chiesa, 1V, Torino, 1977,
p. 433, cit. in E. MALNATI,
La Chiesa, sviluppo storico
dell’ecclesiologia, Piemme,
Casale M. 1998. p. 53.

12.Y. CONGAR, in H. FRIES,
Dizionario  teologico, 1,
Queriniana, Brescia 1968,
pp- 229-242.

delloriente e anche dell'Italia cisalpina, si amministrava-
no in modo assai piu indipendente dalla Sede Romana.
Ora lampliamento di orizzonte, favorito dalla creazione
dell'Impero d’Occidente, porto il papato ad estendere il

suo controllo molto piu in la della giurisdizione italiana

peninsulare”!!

E’ questo il periodo in cui si pongono le basi del-
la codificazione del primato giuridico del romano
pontefice su tutte le Chiese dell’intera “cristianita”.

4. Nell’Undicesimo secolo sorse un movimento
contrario, che condusse alla preminenza del sa-
cerdozio sull’impero e del papa sull’imperatore,
pur rimanendo intatta la struttura dell’imperium
christianum e di una Chiesa che si pensava come
impero. Di fronte alla decadenza della Chiesa, sot-
tomessa al dominio civile, il motto della riforma,
propugnata dall’abbazia di Cluny era: /ibertas ec-
clesiae. E questo voleva significare che la Chiesa
non ¢ semplicemente un’appendice dell’impero,
ma la sposa di Cristo e Dio la vuole “libera, non
serva” (Anselmo di Aosta, Ep. 235, 243, 249, 262).
Diventato papa, con il nome di Gregorio VII, il
monaco cluniacense Ildebrando, si voto alla rifor-
ma della Chiesa sotto questo motto. Lottdo contro
la simonia: chi aveva ottenuto una carica religiosa
con denaro veniva deposto; introdusse la proibizio-
ne del matrimonio dei preti e vietd ad un prete spo-
sato di presiedere la liturgia; contro I’investitura
dei laici ricorse alla deposizione e alla scomunica.
In questo movimento il tratto monastico divenne
un’immagine tipica della Chiesa.

“La cristianita fu vista come una grande abbazia, nella

quale i laici erano come dei fratelli laici sposati, che si oc-

cupavano delle esigenze vitali e materiali dei ministri del

Signore” 12

Questa strada implicava che il papato rivendicasse
per sé la piena supremazia da esercitare anche su
imperatori, re e principi. Il vescovo di Roma si di-
chiaro “signore feudale” su tutti i signori di questa

138. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



terra, i quali a loro volta, in quanto vassalli, poteva-

no ricevete I’investitura sotto il suo nome. Queste

intenzioni le troviamo espresse nel cosiddetto Di-

ctatus papae di Gregorio VIL."* Alcune espressioni

di questo testo sono significative e parlano da sole:
“1. la Chiesa Romana ¢ stata fondata unicamente da Dio;
2.1l Pontefice Romano e l'unico ad essere di diritto chiamato
universale; 3. Egli solo puo deporre o reinsediare i vescovi;
7. Egli solo ¢ legittimo, secondo i bisogni del momento,
fare nuove leggi, riunire nuove congregazioni, fondare
abbazie o canoniche; e, dallaltra parte, dividere le diocesi
ricche e unire quelle povere; 8. Egli solo puo usare le in-
segne imperiali; 9. Solo al Papa tutti i principi debbano
baciare i piedi; 12. Ad lui ¢ permesso di deporre gli impera-
tori; 19. Egli non puo essere giudicato da nessuno”.

Secondo la teoria delle due spade propugnata fin
dal tempo di Gelasio I (morto nel 496) vi era equi-
librio nella chiesa tra il potere sacerdotale del papa
e quello regale dell’imperatore. Ora pero la divi-
sione dei due poteri viene interpretata in senso di-
verso. Nella mano del papa sono riposte entrambe
le spade: ¢ lui che impugna la spada spirituale per
la salvezza delle anime; e delega quella tempora-
le agli imperatori ed ai re, che per suo mandato e
secondo le sue direttive 1’usano al servizio della
Chiesa.

Gli ulteriori sviluppi storici continuarono e insi-
stettero su questa linea. Innocenzo III riaffermo
con il sostegno di giuristi e canonisti che il papa
deteneva la plenitudo potestatis - unespressione
non nuova che tuttavia fece il suo ingresso nella
cancelleria pontificia, e fu adottata dai canonisti.
Significativo in tal senso il trattato De ecclesiasti-
ca potestate di Egidio Romano (vescovo di Bour-
ges dal 1295 al 1316) in cui afferma: “Il papa nella
chiesa occupa il vertice e a buon diritto puo essere
identificato con la chiesa stessa”. E Bonifacio VIII
con la tesi di principio, caricata di valenza dog-
matica, inclusa nella chiusura della Bolla “Unam
Sactam” (1302), sostenne: “Dichiariamo che ogni

13. 1l Dictatus papae & la
raccolta di 27 proposizio-
ni, sotto forma di tesi, cia-
scuna delle quali enuncia
uno specifico potere del
pontefice romano. Vi sono
elencati i principi della Ri-
forma Gregoriana. Redatto
al tempo di Gregorio VII o
poco dopo, il documento
¢ inserito fra due lettere
datate marzo 1075. Il testo
completo in K. ScHatz, II
primato del papa. La sua
storia dalle origini ai nostri
giorni, Queriniana, Brescia
1996, 242-243.

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

139.



creatura e sottoposta al romano pontefice: lo affermiamo,
lo definiamo come pienamente necessario per la salvezza”
(Dz 875). Questo accadeva quando la teoria era gia posta
decisamente in questione dalla prassi, soprattutto attra-
verso Filippo IV, re di Francia.

A lato e anche in sordina rispetto a questa visione canoni-
stica e giuridica si muoveranno i carismi degli ordini men-
dicanti che terranno viva una concezione misterica della
Chiesa nell’ordine della charitas.

6. Da questo momento gran parte dell’ecclesiologia si
muovera sulla contrapposizione dei due poteri, quello del
papa ¢ quello dell’imperatore; e sulla concezione della
Chiesa e della societa come due entita parallele e concor-
renziali I’'una con 1’altra. La storia di questo parallelismo
concorrenziale diventera chiaro solo nel tempo della mo-
dernita, quando la societa civile sara sempre piu intesa in
termini laici, con natura e struttura propria e si estraniera
dall’influenza della chiesa.

La seconda conseguenza che caratterizzera il modo in cui
¢ andata sviluppandosi I’ecclesiologia ¢ che la chiesa, in-
terpretata in termini giuridici e canonici, come auctoritas €
potestas, apparira sempre pil come pura struttura gerarchi-
ca, perdendo il contatto con la dimensione piu profonda di
essere un popolo di credenti in Cristo. In questa prospettiva
’ecclesiologia postridentina restera impostata in chiave so-
ciologica, in cui la comunita dei fedeli ¢ semplicemente la
causa materialis dell’essere chiesa; la causa formale ¢ 1'u-
nione sociale, realizzata in forza dell’autorita gerarchica che
la crea con il suo potere e che cosi ne ¢ la causa efficiente,
mentre la salvezza delle anime ¢ la causa finalis. L’ecclesio-
logia cosi impostata si ¢ trasformata - possiamo dirlo con un
neologismo - in gerarcologia. E questa sara I’'impostazione
della manualistica scolastica post-tridentina.

Questa visione si radicalizzo anche in funzione di con-
trapposizione ad alcune tesi dei riformatori. Ne citiamo
alcune. Wycliff e Hus auspicavano una chiesa senza leggi
e senza gerarchie. Lutero equiparava il sacerdozio dei fe-
deli con il sacerdozio ministeriale. Diceva: “Tutti coloro

140. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



che sono stati battezzati possono vantarsi di essere
gia consacrati preti, vescovi e papa, anche se poi di
fatto non esercitano queste funzioni”." Giovanni
Calvino, I’unico vero ecclesiologo tra i riformato-
ri, aveva delineato nella Institutio religionis chri-
stianae (1536) una chiesa del nascondimento, che
si costruisce attorno all’idea della predestinazione
degli eletti che formano la Communio sanctorum
in forza della partecipazione a Cristo e alla sua
Croce."”

7. In conclusione, la categoria che sempre piu do-
mina come connotazione della chiesa ¢ quella di
“societa”:

“La Chiesa ¢ la forma perfetta della societa umana, voluta
da Dio, unica garante delleticita delle sue leggi e delle sue
strutture. La struttura perfetta della chiesa &, a sua volta,
garantita per volonta divina dalla sua struttura gerarchi-
ca, con il papa detentore dell'autorita suprema. Con queste
due affermazioni di fondo la Chiesa cattolica argomentera
contro lo scisma dell’Oriente ortodosso, contro le chiese
separate della Riforma, contro le prevaricazioni dell'im-
peratore e dei re cristiani e infine contro laffermazione
dello stato laico nella sua totale indipendenza dalla Chie-
sa. Tuttavia non e corretto parlare - come alcuni fanno -
di concezione teocratica della societa, perché la teologia
cristiana non ha mai avanzato l'idea di un assorbimento
dellautorita e delle istituzioni civili dentro la struttura ec-
clesiastica. Cio che e vero ¢ che l'ecclesiologia medievale e
quella post-tridentina hanno considerato la chiesa come
l'unica forma sotto la quale la societa civile poteva trovare

la sua legittimazione morale”!¢

3. LA SVOLTA DELLECCLESIOLOGIA ROMANTICA

Il secolo XIX registra nella cultura europea una
vigorosa reazione al razionalismo illuminista at-
traverso il movimento romantico. Il procedere per
idee chiare e distinte o per percezioni controllabili,
verificabili e classificabili del razionalismo viene
sostituito dal percezione della complessita del reale
e dalla ricchezza dei simboli. In questo movimento

14. M. LuTERO, Appel a la
noblesse, WA, 408, cit. in E.
MALNATI, La chiesa ... o.c.
p- 79.

15. B. GHERARDINI, La
Chiesa nella storia della
teologia protestante, Borla,
Torino 1969, p. 79.

16. S. Di1aNiIcH - S. NOCE-
11, Trattato sulla Chiesa,
Queriniana, Brescia, 2005,
p. 144.

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

141.



17.J. A. MOLHER, Simboli-
ca. Esposizione delle antite-
si dogmatiche tra cattolici e
protestanti secon-do i loro
scritti confessionali pubbli-
ci, a cura di J. R. GEISEL-
MANN, Jaca book, Milano,
1984, p. 280.

cresce il senso del mistero, la concezione vitalisti-
ca ed organica dell’universo, I’amore alle tradizio-
ni medioevali ricche di saghe dove anche la foresta
e le pietre vivono e si muovono: tutto questo costi-
tuisce il clima culturale in cui anche la religiosita
assume nuove forme.

In questo clima ’opera di J. A. Mdhler (1796-
1838), insieme alla Scuola di Tubinga, propone
due linee ecclesiologiche nuove ed antiche, quella
dell’unita e quella dell’incarnazione. Non si ritiene
piu possibile parlare della Chiesa come del Regno
di Francia o della Repubblica di Venezia, perché la
struttura sociale della chiesa non puo essere con-
siderata in maniera scissa € autonoma rispetto al
mistero di grazia e di vita spirituale che porta in sé.
Si tratta quindi di scoprire qual ¢ il principio che la
genera e la mantiene nell’unita.

Questo principio di unita ¢ lo Spirito; e poiché ¢
lo Spirito del Figlio Incarnato, da esso promana
I’articolazione del corpo visibile della Chiesa, in
cui i dati visibili sono, come la carne di Cristo, 1’e-
lemento storico significante e portante il mistero
dello Spirito nascosto nella coscienza interiore del-
la Chiesa:

“Cristo stabili una comunita, e la sua parola divina, la sua
volonta vivificante e lamore da lui diffuso esercitarono un
influsso intrinsecamente unificatore sui suoi, sicché alla
sua istituzione esteriore corrispose un impulso da lui im-
messo nel cuore dei credenti, ed essi formarono un’'unione
vitale, percepibile con gli occhi, e si pote dire: qui e qui
essi sono, qui ¢ la sua Chiesa, la sua istituzione, in cui egli
continua a vivere, in cui i suo Spirito continua a operare
e la parola da lui pronunciata risuona eternamente. Sot-
to questo profilo la Chiesa visibile & pertanto il Figlio di
Dio che continuamente si presenta tra gli uomini in for-
ma umana, che sempre si rinnova e ringiovanisce, la sua
incarnazione continua, cosi come a loro volta i credenti

vengono detti nella Scrittura il corpo di Cristo”"”

Si ritorna cosi in un certo senso all’ecclesiologia
misterica dei Padri, anche se la loro ampia simbo-
logia si restringe alla sola immagine del corpo; ma

142. Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia



qui I’'immagine del corpo ¢ interpretata in senso realistico
e vitale.

Questa ecclesiologia penetrera fino agli schemi prepara-
tori del Concilio Vaticano I, perd non riuscira ad imporsi
sia perché il Concilio dovette concludersi in tutta fretta
a causa dello scoppio della guerra franco-prussiana, ma
soprattutto per la forte persistenza di schemi sociologici e
le forti esigenze apologetiche e giuridiche.

Comunque da questa ecclesiologia fiorira una vasta let-
teratura sul “Corpo mistico”, che illuminera il senso pro-
fondo della comunita cristiana e del popolo di Dio, la
coscienza del sacerdozio dei fedeli e lo sviluppo delle
categorie sacramentali, che aprira le porte all’interpreta-
zione ecclesiologica del tempo moderno. Essa avra come
vertice I’enciclica Mystici Corporis di Pio XII (1943) che
ricalca I’ecclesiologia paolina della Chiesa come corpo di
Cristo.

Fino al Vaticano II perd questa corrente innovatrice non
¢ riuscita a mutare la trattatistica della scuola, dominata
dagli impianti concettuali della neoscolastica impegnata
soprattutto nell’ambito apologetico-razionalistico nel de-
scrivere la Chiesa.

Capitolo Quinto. La Chiesa nello sviluppo della storia

143.



Capitolo sesto

LA NATURA DELLA CHIESA.
CHE COSA LA CHIESA DICE DI SE STESSA.

Finora abbiamo, nel nostro percorso, visto il passaggio da
Gesu Cristo alla Chiesa primitiva ed i vari modi in cui essa
si ¢ espressa lungo la storia. Ora la Chiesa ha vissuto un
evento, il Concilio Vaticano II, che ha avuto il suo centro
di riflessione proprio sulla natura e identita della Chiesa.

Il sinodo straordinario dei vescovi del 1985 ha riassun-
to le istanze fondamentali del Vaticano II con questa for-
mula pregnante: “Ecclesia sub verbo Dei, Mysteria Christi
celebrans, pro salute mundi - La Chiesa sottomessa alla
Parola di Dio, celebra i misteri di Cristo, per la salvezza
del mondo”.

Con questa formula quadripartita il sinodo ha ribadito che
1. il tema del Concilio e stata la Chiesa (Lumen gentium);
2.la Chiesa sta sotto la Parola di Dio, ed e chiamata a ser-
vire quella Parola (Dei Verbum);

3. la Chiesa celebra i misteri di Cristo e ha in lui il suo
centro (Sacrosanctum Concilium);

4.1a Chiesa esiste per la salvezza del mondo (Gaudium et
Spes).

Con questo programma il Vaticano II e stato il primo
Concilio che si e espresso in modo esplicito e ampio
sulla natura e l'identita della Chiesa. Per un millennio e
mezzo la Chiesa ha vissuto cio che essa “¢” senza porsi
il problema della sua “natura” Come abbiamo visto, ha
cominciato a riflettere su se stessa soltanto tra il XIV-X-
VI, nei conflitti tra il papato e gli stati nazionali, che al-
lora stavano sorgendo, e durante la Riforma protestante.
Queste due situazioni storico-culturali hanno influenzato
e condizionato il modo di intendere la Chiesa, che & du-
rato dal COncilio di trento fino al Vaticano II. Di per sé il
fatto non e strano, poiché la Chiesa e immersa e si svilup-
pa nella storia, ma questo ha generato visioni unilaterali
sull'identita della Chiesa.

144. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



Allepoca della Controriforma i teologi cattolici
adottarono il registro giuridico, sociologico e per-
sino politico, per interpretare la Chiesa. In con-
trapposizione alla sottolineatura di quello che e
stato chiamato “invisibilismo protestante”,' essi,
e in particolare Roberto Bellarmino, accentuaro-
no la necessita del legame con la “Chiesa visibile”
(cioe con i suoi aspetti giuridico-istituzionali) per
ottenere la salvezza.

Anche se non era posta in discussione la realta in-
visibile della Chiesa come ‘comunita di grazia’, il
criterio costitutivo che determinava lappartenen-
za alla Chiesa era considerato lappartenenza alla
“Chiesa visibile”. E di fatto, nella teologia post-tri-
dentina e ancor piu nella teologia neo-scolastica,
la categoria principale usata per definire la Chiesa
fu quella di “societas”. Coerentemente la preoccu-
pazione principale si incentrava nel dimostrarne la
visibilita e la sua identificazione nella gerarchia, e
con il suo vertice, il Papa (Vaticano I).

Questa visione unilaterale fu accentuata a cau-
sa dei movimenti che si svilupparono nei secoli
XVIII e XIX (Gallicanesimo,? Giuseppinismo e
Febronianesimo®) contro i quali la Chiesa difese
la propria liberta. Lo fece pero in nome dell’auto-
comprensione di essere “societas perfecta” in una
specie di contrapposizione rivendicativa e di dife-
sa rispetto alla realta politico-sociale del tempo:*la
conseguenza fu che venne ulteriormente sottoline-
ata la visione della Chiesa come societa organizza-
ta verticalmente.

Un accenno di comprensione alternativa si ebbe
nel XIX secolo. Da una parte, i fondatori della
Scuola di Tubinga (J. S. Drey e J. A. Mohler), allar-
garono lo sguardo fondando la comunione eccle-
siale sul mistero dell'Incarnazione e sulla missione
dello Spirito Santo. Da unaltra parte, i rappresen-
tanti della Scuola Romana ° (G. Perrone, C. Passa-
glia, J. B. Franzelin) considerarono la Chiesa come

1. G. CALABRESE, Per una
ecclesiologia trinitaria. Il
mistero di Dio e il mistero
della Chiesa per la salvezza
dell’uomo, EDB, Bologna
2000, p. 74

2. Gallicanesimo ¢ l'insie-
me di tendenze dottrinali
e di atteggiamenti politici,
delineatisi in Francia dal
sec. 14° e affermatisi so-
prattutto nei sec. 16° e 17°,
che miravano a ottenere
piena liberta e autonomia
della Chiesa francese e del-
la monarchia nei confronti
dell'autorita pontificia.

3. Febronianesimo e la
dottrina  giurisdizionali-
sta, sostenuta da J.N. von
Hontheim, noto con lo
pseudonimo Giustino Fe-
bronio, vescovo cattolico
ausiliare di Treviri (1701-
1790), che, nel De statu
ecclesiae (1763), rifiuto il
primato del papa sul con-
cilio e affermo Pautonomia
delle Chiese nazionali. 1l
febronianesimo si dif-fuse
soprattutto in Germania e
influenzo la politica eccle-
siastica di alcuni esponenti
dell’assolutismo illumina-
to, come Giuseppe II d’Au-
stria (1741-1790: dal suo
nome “Giuseppinismo”) e
il granduca Pietro Leopol-
do di Toscana.

4. “[La Chiesa] & una so-
cieta nel suo genere e nel
suo assetto giuridico per-
fetta, dal momento che
possiede, per volonta e
grazia del suo fondatore,
in sé e per se stessa tutti gli
strumenti necessari al suo
esistere e al suo ope-ra-
re. Come il fine al quale
la Chiesa tende & di gran
lunga il pil nobile fra tutti,
cosl la sua potesta ¢ sopra

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  145.



ogni altra la piti eminente,
né puo essere giudicata in-
feriore al potere civile, né
essere in alcun modo ad
esso” (Leone XIII, Immor-
tale Dei, 1885).

5. La “Scuola Romana” &
quel filone filosofico-teolo-
gico chessi & consolidato pri-
ma nel Collegio Romano e
quindi nelle due Universi-
ta Pontificie di Sant’Apol-
linare e della Gregoriana,
che avevano come perno il
pensiero di san Tommaso.
Questo filone di pensiero
assunse un tomismo se-
rio, prevenendo la felice
ripresa dell’interesse a san
Tommaso, fatto proprio
dall’enciclica Aeterni Pa-
tris di Leone XIII, di cui
in qualche modo anticipa-
tore/preparatore e da cui
ricevette il suggello.

6. Nel 1922 Romano Guar-
dini raccolse nel libro II
senso della Chiesa le sue
lezioni tenute 'anno pre-
cedente all’'universita di
Bonn. Le lezioni avevano
entusiasmato  ['uditorio
coinvolto in un clima ge-
nerale di risveglio cultu-
rale e religioso. Propongo
uno stralcio dal primo
capitolo:“La figura della
Chiesa, del Corpus Christi
mysticum, come Ssi pre-
senta nelle epistole di san
Paolo agli Efesini e ai Co-
lossesi, acquista una forza
tutta nuova. Sotto la guida
del suo Capo, Cristo, la
Chiesa comprende “tutto
quello che sta in cielo, in
terra e sotto la terra” (cf Fil
2, 10). Nella Chiesa tutto &
legato a Dio, gli uomini, gli
angeli e le cose. In essa co-
mincia fin da ora la grande
rinascita alla quale “tutta la

“mistero’, che ha bisogno dello Spirito Santo come
sua anima. Queste idee pero iniziarono a fiorire
soltanto nel XX secolo con laffermarsi del movi-
mento teologico, biblico e liturgico ed ebbero la
sua voce profetica in Romano Guardini, il quale
annunciava (1922) che “la Chiesa si risveglia nelle
anime”. ¢ Di fatto, pero, nel vissuto comune dei fe-
deli, prima del Vaticano II, la Chiesa ha continua-
to ad essere intesa come un apparato organizzati-
vo, giuridico e amministrativo o, come sintetizzo
Y. Congar, “una gerarcologia’, anche se vi fu il ten-
tativo di correggere in senso interiore mediante la
teologia della Chiesa come “Corpo mistico”™

Il Concilio Vaticano II percio, rispetto al passato,
ha segnato un orientamento nuovo nel “pensare la
Chiesa”

1. LA CHIESA COME SOGGETTO NELL'ECONOMIA
GENERALE DEL CONCILIO VATICANO II7

La direzione “pastorale” verso cui Giovanni XXIII
aveva indirizzato il Concilio porto quasi subito a
rendersi conto che la cifra che lo avrebbe guida-
to sarebbe stato il tema della Chiesa, come ebbe a
dire il card. Suenens e lo stesso Giovanni XXIII:

“E’ bene che si elabori, tutti insieme, quello che potrebbe
dirsi un piano d’insieme, cioe la ratio del Concilio stesso
[..]. Vorrei cosi proporre questo piano: il Concilio sia un
Concilio de ecclesia”.”

“La Chiesa vuol essere ricercata qual essa ¢, nella sua strut-
tura interiore - vitalita ad intra - in atto di ripresentare, an-
zitutto ai suoi figli, i tesori di fede illuminatrice e di grazia
santificante [..]. riguardata nei suoi rapporti della sua vitalita
ad extra, cioe la Chiesa di fronte alle esigenze e ai bisogni dei
popoli (..); la Chiesa dunque sente di dover far onore con il
suo insegnamento alle proprie responsabilita”. ®

Il processo che ha condotto alla stesura e allappro-
vazione conciliare della LG & molto articolato ed in-
teressante. Tuttavia ¢ da considerare che la Lumen
Gentium non € l'unico documento conciliare che

146. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



tratti del tema ecclesiologico, poiché questo ¢ dif-
fuso in altri documenti i quali, partendo dallau-
to-comprensione che LG offre della Chiesa, speci-
ficano identita, missione e relazione della Chiesa
stessa con i problemi vitali e decisivi del mondo.
Il motivo e che la modalita di procedimento del
Concilio nello stendere i testi non e stato quello di
prendere in considerazione un unico documento
alla volta e concluderne la stesura, ma ha condotto
in parallelo diversi lavori di verifica, discussione e
approvazione di testi che risentono cosi di mutue
connessioni.

Altre tematiche ecclesiologiche contenute in altri
documenti sono:

1. la problematica ecumenica (Unitatis Rediten-
gratio), vera e grande novita, sofferta e combattu-
ta, al Concilio;

2.1l rapporto con le religioni non cristiane (Nostra
Aetate);

3.Tindole missionaria della chiesa (Ad Gentes);
4. la comprensione dell'identita e funzione di al-
cune vocazioni specifiche nella chiesa: l'ufficio
pastorale dei vescovi (Christus Dominus), il mi-
nistero e la vita presbiterale (Presbyterorum Or-
dinis), lapostolato dei cristiani laici (Apostolicam
Actuositatem), la vita di consacrazione (Perfectae
Charitatis);

5. infine il testo pastoralmente piu significativo: la
costituzione Gaudium et spes, che con la sua carat-
terizzazione di “documento pastorale” costituisce il
“terreno proprio” in cui lauto-comprensione mi-
sterico-sacramentale della Chiesa contenuta in LG,
trova gli spazi pit adeguati di operativita.®

Piu in generale occorre considerare che la Chiesa
su cui la Lumen Gentium focalizza attenzione, esce
dalle discussioni e dai documenti conciliari come
soggetto unitario e globale, qualificato per gli snodi
misterici e per i dinamismi che lo muovono.

creazione anela” (cf Rom 8,
19 ss.). Questa unita, pero,
non € una esperienza di
vita caotica, non ¢ soltanto
una corrente di sentimen-
to. Si tratta di una colletti-
vita che dogma, liturgia e
diritto hanno contribuito
a formare: non semplice
collettivita, ma comunita,
non solo movimento reli-
gioso, ma vita di Chiesa,
non una romanticheria
dello spirito, ma realta on-
tologica ecclesiale. Questo
modo d’essere in comunita
¢ sostenuto, come dal cir-
colare pulsante del sangue,
dalla coscienza della vita
sovrannaturale. Come nella
sfera della spiri-tualita si af-
ferma ovunque la vita - che
¢ tanto enigmatica e pur di
tanto immediata penetra-
zione intuitiva - cosi accade
anche nel sovrannaturale.
La grazia ¢ vita reale; I'agire
religiosamente ¢ un elevarsi
ad un modo di vita piu alto;
la comunita ¢ comunione
di vita e tutte le forme sono
forme vitali. Tutto questo si
puo riassumere in una pa-
rola: la “Chiesa”, & nuova-
mente viva e noi compren-
diamo che essa ¢ veramente
I'Uno e il Tutto”: R. GUAR-
DINI, Il senso della Chiesa,
Morecelliana, Brescia 2007.

7. La bibliografia sul Vatica-
no II & sterminata. Per una
lettura teologica ¢f G. TAN-
GORRA, La Chiesa secondo
il concilio, Bologna 2007;
C. DEL PERO, La chiesa del
Concilio, Libr. Ed. Fiorenti-
na, Firenze 2004.

8. Grovann1 XXIII, Radio-
messaggio ad un mese dal
Concilio, 1962.

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  147.



9. Ne da ampia documen-
tazione uno dei protagoni-
sti, G. PHILIPS, La chiesa e
il suo mistero. Storia, testo
e commento di LG, Jaca
book, Milano 1982, pp.
17-66; cf anche lefficace e
simpatico quadro che offre
O. H. PescH, Il Concilio
Vaticano II, Brescia 2005,
pp- 138 ss; per una visione
sintetica del testo e della
sua genesi, ¢f L. SARTORI,
La Lumen Gentium, trac-
cia di studio, Padova 1994.
Decisivo per la ricostruzio-
ne storica dei particolari G.
ALBERIGO (ED.), Storia del
Concilio Vaticano II, Pe-
eters-II Mulino, Bologna
1995-2001, vol. I, pp. 305-
321; 333-335; vol. 11, pp.
309-383. Va anche citato
il ricco e profondo Diario
di Y. COoNGAR che spazia
dalla fase preparatoria alla
celebrazione e alla conclu-
sione del Concilio, mo-
strando quello straordina-
rio e complesso intreccio
di elaborazione testuale,
confronti critici, timori
e speranze che fanno del
Vaticano II un’esperienza
profondamente  ecclesia-
le. Congar annota diversi
elementi che consentono
la ricostruzione del ter-
reno che ha consentito la
sostituzione degli sche-
mi predisposti prima del
Concilio e la genesi della
Costitu-zione dogmatica,
strettamente intrecciata al
pit complessivo lavoro su
altri testi. Y. CONGAR, Dia-
rio del Concilio, 2 voll., San
Paolo, Milano 2005.

Basti citare a titolo esem-
plificativo alcuni passaggi
celebri della Gaudium et
Spes: “Nessuna ambizione

In estrema sintesi si potrebbe ricavare uno schema
di questo tipo:

4.disponibile a concorrere
con I'umanita, con le grandi
religioni e con le istituzioni
planetarie per il bene
dell'uvomo

3. sacramento di salvezza,

rivolta al mondo nello stile

dell’evangelizzazione e del
servizio

2. in ascolto della Parola,
sotto la conversione al
Vangelo e al Regno di Dio

1. LA CHIESA

si comprende come popolo di
Dio, comunita misterica di
battezzati, ordinati in ministeri

Per una prima, sostanziale valutazione, basta af-
fidarsi alle poche, incisive affermazioni di M. D.
Chenu che, mentre riconosce il carattere profetico
soprattutto del secondo capitolo della Costituzio-
ne, prosegue in questi termini:

“Toperazione strategica che fin dal primo mese del Con-
cilio ha deciso della sua sorte (..), ha trasformato il doc-
umento giuridico-teologico predisposto in un’intelligenza
evangelica del “mistero” in atto nella Chiesa. Cosi risulto
sconvolto il dispositivo contemplato, in un primo tempo,
negli schemi prestabiliti sulla Chiesa. Al posto di una se-
quenza verticale, secondo la via autoritaria, che passava
da Cristo al Sommo Pontefice, dal Pontefice ai Vescovi,
ai preti e finalmente al “gregge” condotto da questa gerar-
chia, il piano venne rovesciato. Ed ecco, quale emanazione
del Cristo, il Corpo dei credenti che realizza nella storia il
suo mistero (cap. 1). Questo corpo viene allora descritto come
costituente un popolo: denominazione al tempo stesso biblica,
evangelica, sociologica ed escatologica, di cui si specifica-
vano le proprieta e le strutture, indipendentemente dalla
qualita dei suoi membri (cap. 2). Veniva quindi preso in
considerazione dentro questo popolo lapparato delle fun-
zioni “biologiche” di questo corpo: non soltanto in forza
della qualifica generale di ogni societa dove unautorita eser-
cita lamministrazione del bene comune, ma in un carattere
specifico, in forza di un complesso sacro di servizi, di minis-
teri, che fondano e legittimano i ‘poteri’ derivanti mistica-
mente e sacramentalmente da Cristo (cap. 3)"1°

La Lumen Gentium costituisce (accanto a DV e a
GS) il documento piu vitale ed articolato del Va-

148. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



ticano II: l'iter di elaborazione del testo ¢ indice
della faticosa ricerca nel dibattito conciliare di un
nuovo, piu completo e deciso equilibrio. Per questa
ragione non stupisce che l'ecclesiologia contenuta
in LG non sia priva di quelle ambiguita e tensioni
che accompagnano quasi fatalmente un documen-
to di sintesi, posizionato sul crinale di unepoca
ecclesiale e culturale di cui ¢ bene non dimenticar-
si. Di qui, nel testo si possono notare alcuni snodi
che appaiono non ben armonizzati nel contesto, a
volte impegnato a compiere una difficile opera di
mediazione tra diverse polarita, di cui si vorrebbe
esprimere la pari urgenza e dignita, senza che 'una
vada a discapito delle altre.
E quanto si percepisce, per esempio, nel delica-
to procedere a proposito del rapporto che lega il
collegio episcopale e il capo del collegio (il Papa);
nell'impegno in materia ecumenica rispetto alla
quale il Concilio e stato un apripista e un momen-
to di coscienza e di svolta pit che di sistematico
approfondimento; nel complesso campo della
comprensione teologica delle religioni non cristia-
ne, per le quali verranno elaborati ulteriori passag-
gi del magistero pontificio post-conciliare.
Lelemento giuridico, cardine della sistematica ec-
clesiologica preconciliare, non ¢ stato di fatto ben
assorbito entro i parametri e le prospettive di una
nuova visione: esistono lafflato sereno e I'innova-
zione del punto di vista del recupero della tradizio-
ne misterica e sacramentale, pur persistendo ele-
menti di tensione e giustapposizione. In sintesi, ci si
puo attenere al giudizio prudente di Luigi Sartori
che cosi si esprime:
“Quale ecclesiologia predomina in Lumen Gentium? Si
deve rispondere con cautela, perché sono presenti un po’
tutti gli orientamenti. Dei Verbum e Sacrosanctum Concil-
ium determinano tracce di ecclesiologia della Parola e dei
Sacramenti nei primi due capitoli. Il cap. 111 da ancora mol-

to spazio all’ecclesiologia giuridica. Il n. 12 (del capitolo II)
e un seme denso e fecondo di ecclesiologia carismatica. I due

terrena spinge la Chiesa;
essa mira a questo solo:
continuare, sotto la guida
dello Spirito consolatore,
Popera stessa di Cristo, il
quale & venuto nel mondo
a rendere testimonianza
alla verita (GS 2), a salvare
e non a condannare, a ser-
vire e non ad essere servi-
to” (GS 3); ¢finn. 40-44 ri-
guardanti i mutui rapporti
che legano chiesa e mondo
contemporaneo.

10. M.D.CHENU, La
Chiesa popolo messianico,
Torino, 1967, pp. 19-20.

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  149.



11. L. SARTOR], o. c., pp.
28-29.

12. ¢f F. GEREMIA, I primi
due capitoli della Lumen
Gentium. Genesi ed elabo-
razione del testo concilia-
re, ed. Marianum, Roma
1971, p. 18.

13. J. RATZINGER, L’eccle-
siologia della costituzione
Lumen Gentium in R. F1s1-
cHELLA (a cura di), Il Con-
cilio Vaticano II, recezione
e attualita, Paoline, Cini-
sello B. 2000, p. 68.

capitoli sul popolo di Dio e sui laici (legati a GS) aprono
ad un’ecclesiologia ecumenico-missionaria. Comunque tut-
ta intera la LG respira di prospettive misteriche e mistiche.
Ma nulla emerge di esclusivo con immediata evidenza. Il
testo rimane complesso”!!

3. DEFINIZIONE DI CHIESA?

E’ noto che la Lumen Gentium non presenta alcu-
na definizione vera e propria di Chiesa. La storia
della costituzione annota che la Commissione Pre-
paratoria aveva il programma di canonizzare lec-
clesiologia del “Corpo mistico’, la quale non solo
costituiva l'attesa piu diffusa nel solco della Mystici
Corporis, ma era addirittura alimentata dalle diret-
tive stesse di papa Giovanni XXIII alla Commis-
sione preparatoria.’” Tuttavia lesito piti inatteso
fu che il Concilio scelse l'ecclesiologia del Popolo di
Dio.
Dellecclesiologia conciliare della LG si possono
trattenere alcuni elementi sintetici come li ha elen-
cati il card. Ratzinger:
“Per quanto concerne lecclesiologia della LG, sono restate
nella coscienza ecclesiale alcune parole chiave: I'idea di
popolo di Dio, la collegialita dei vescovi come rivalutazi-
one del ministero dei vescovi nei confronti del primato del
Papa, la rivalutazione delle chiese locali nei confronti del-
la Chiesa universale, l'apertura ecumenica del concetto di
Chiesa e l'apertura alle altre religioni; infine lo stato specif-
ico della Chiesa cattolica, che si esprime nella formula sec-

ondo cui la Chiesa una, santa, cattolica ed apostolica, di
cui parla il Credo, subsistit in Ecclesia catholica™*®

Ma prima ancora di soffermarci su tutti questi
aspetti, che pure appartengono alla forma costitu-
zionale della Chiesa, occorre fissare l'attenzione su
due affermazioni che sono le prospettive di fondo
che caratterizzano la Chiesa: 1. laffermazione del-
la Chiesa come “mistero’; che e la definizione piu
vasta e teologicamente piu profonda contenuta nel-
la dottrina del Vaticano II (LG cap. I); 2. la catego-
ria di “popolo di Dio” (LG cap. II).

150. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



Questi due elementi caratterizzano la Chiesa: un
elemento interiore ed uno esterno. Da una parte,
si intende affermare che le radici della Chiesa non
sono terrene, ma appartengono al disegno di Dio;
e dallaltra che la Chiesa ¢ la portatrice storica del
mistero di salvezza attraverso la storia di un popo-
lo. Pertanto, ci soffermiamo prima di tutto sullo-
rigine soprannaturale della Chiesa, essenziale per
comprendere e non deformare la sua identita piu
profonda, per poi affrontare come questo mistero
dia origine ad un popolo nuovo (o messianico) nel
mondo.

4. LA CHIESA COME MISTERO, RIFLESSO DELLA VITA
TRINITARIA DI D10 NELLA STORIA (LG cAP. I)

Con la parola mysterion si intende esprimere il di-
segno divino con il quale il Padre realizza nel Fi-
glio la sua volonta salvifica attraverso l'azione san- )

. . N e 14. G. PHILIPS, La Chie-
tificante dello Spirito Santo." Nei primi quattro g ¢l suo mistero, o. c., p.
numeri della Lumen Gentium si mostra la radice  71.
soprannaturale della Chiesa che trae origine dalla  15. “Sic apparet universa
vita divina della Trinita nei suoi disegni sulluma- ~ Ecdesia sicuti de unitate

L Patris et Filii et Spiritus
nita. Sancti plebs adunata”:

“La Chiesa universale si presenta come un popo-  San Cipriano, De Orat.
lo che deriva la sua unita dall’unith del Padre, del ~ PO 23: PL 4, 553.

.. .. » 157 . _ 16.cit. in H. DE LUBAC,
Figlio e c'lello Sp1r.1t0 Santo” (LG 4). .E fil CONSE- 1 tivazioni sulla Chiesa
guenza si mostra il ruolo (o le appropriazioni) del- o, c.p.32.

le singole Persone divine in rapporto alla Chiesa.

1. Il Padre dall'inizio “ha decretato di elevare gli
uomini a partecipare alla sua vita divina, con-
vocandoli nella santa Chiesa” (LG 2). Percio la
Chiesa esiste prima ancora della sua apparizione
nella storia e, nell'intenzione del Padre, abbraccia
I'umanita intera, secondo la formula di padre Ser-
tillanges: “La Chiesa prima della Chiesa”'® E inte-
ressante notare che LG 2 corregge il tradizionale
motto Ecclesia ab Abel usque ad ultimum electum
(che suggeriva una visione piu selettiva e morali-

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  151.



17. “Gesu non ha creato la
Chiesa che & antica quan-
to il primo uomo, ma T’ha
confermata nel suo inde-
fettibile magistero, dan-
dole il potere di essere in
terra la sua forma perma-
nente”: P. CLAUDEL, cit. in
H. De Lusac, Meditazio-
ni sulla Chiesa, o. c. p. 32,
nota 19. “Non crediate che
la Sposa, cioe la Chiesa,
esista soltanto dalla venuta
del Salvatore nella carne;
essa esiste dall’inizio del
genere umano, anzi fin
dalla creazione del mon-
do; o meglio, e san Paolo
ne ¢ garante, prima ancora
della stessa creazione del
mondo, poiché I'apostolo
dice: Ci ha scelti nel Cri-
sto prima della creazione
del mondo ..”: ORIGENE,
in Cant. Comm. L. II cit. in
H. DE LuBac, Meditazioni
sulla Chiesa, o. c. p. 35.

stica della salvezza, poiché faceva partire la Chie-
sa da Abele, 'uvomo giusto) e, al suo posto, pone
Adamo come primo riferimento: omnes justi inde
ab Adam, dilatando cosi al massimo la concezione
universale di salvezza, intesa come ricapitolazione
di tutto in Cristo, includendo tutti gli uomini (inde
ab Adam) e la storia umana nell'intenzione salvifi-
ca del Padre."”

LG 2 Leterno Padre, con liberissimo e arcano disegno di
sapienza e di bonta, creo I'universo; decise di elevare gli
uomini alla partecipazione della sua vita divina; dopo la
loro caduta in Adamo non li abbandono, ma sempre presto
loro gli aiuti per salvarsi, in considerazione di Cristo re-
dentore, “il quale ¢ 'immagine dell'invisibile Dio, generato
prima di ogni creatura” (Col 1,15). Tutti infatti quelli che
ha scelto, il Padre fino dalleternita “li ha preconosciuti e
predestinati a essere conformi all'immagine del Figlio suo,
affinché egli sia il primogenito tra molti fratelli” (Rm 8,
29). I credenti in Cristo, li ha voluti chiamare a formare
la santa Chiesa, la quale, gia annunciata in figure sino dal
principio del mondo, mirabilmente preparata nella storia
del popolo d’Israele e nellantica Alleanza, stabilita infine
“negli ultimi tempi’, & stata manifestata dalleffusione del-
lo Spirito e avra glorioso compimento alla fine dei secoli.
Allora, infatti, come si legge nei santi Padri, tutti i giusti a
partire da Adamo, “dal giusto Abele fino all'ultimo eletto”,
saranno riuniti presso il Padre nella Chiesa universale.

2. In secondo luogo, il Padre ha conosciuto, pre-
scelto e ordinato gli uomini, non in quanto singoli
individui, ma perché per mezzo dello Spirito Santo
fossero membri gli uni degli altri, strettamente uniti
in Cristo e tra di loro nell'unica Chiesa:
“.. stabili di radunare tutti i credenti in Cristo nell’'unica
Chiesa” (LG 2) e “volle santificare e salvare gli uomini non
individualmente e senza alcun legame tra loro, ma volle

costituire di loro un popolo, che lo conoscesse nella verita
e fedelmente lo servisse” (LG 9).

Questa unita e realizzata attraverso il cammino
pasquale del Cristo, il quale nel suo innalzamento
sulla croce riunisce tutti a sé (¢f Gv 12, 32) e dal
cui costato ferito sono nati i sacramenti (battesi-

152. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



mo e eucaristia) che fondano la Chiesa (cf Gv 19,
34). Giustamente il Sinodo del 1985 ha riafferma-
to: “Tutta 'importanza della Chiesa deriva dalla
sua connessione con Cristo”. Il Cristo in croce e
il momento apice dell'auto-comunicazione di Dio
all'umanita: momento redentivo di “riconciliazio-
ne” con il Padre (cf Rom 5, 11; 2 Cor 5, 19) che
viene - secondo lespressione di Pascasio Radber-  18. Pascasio Rabserto,
to - travasato storicamente nella Chiesa: “Christus ~In lament. L. II, PL CXX,

I d lesi » N . . 119 A: cit. in H. DE Lu-
traslatus est ad Ecclesiam” (Gesu Cristo viene tra- BaC, Esegesi Medioevale I,

sferito nella Chiesa).!8 p. 309.

LG 3. E venuto quindi il Figlio, mandato dal Padre, il quale
ci ha scelti in lui prima della fondazione del mondo e ci ha
predestinati ad essere adottati in figli, perché in lui volle
accentrare tutte le cose (cfEf 1,4-5 e 10). Percio Cristo, per
adempiere la volonta del Padre, ha inaugurato in terra il
regno dei cieli e ci ha rivelato il mistero di lui, e con la sua
obbedienza ha operato la redenzione. La Chiesa, ossia il
regno di Cristo gia presente in mistero, per la potenza di
Dio cresce visibilmente nel mondo. Questo inizio e ques-
ta crescita sono significati dal sangue e dall'acqua, che us-
cirono dal costato aperto di Gesu crocifisso (cf Gv 19,34),
e sono preannunziati dalle parole del Signore circa la sua
morte in croce: “Ed io, quando saro levato in alto da terra,
tutti attirero a me” (Gv 12,32). Ogni volta che il sacrifi-
cio della croce, col quale Cristo, nostro agnello pasquale,
e stato immolato (c¢f 1 Cor 5,7), viene celebrato sullaltare,
si rinnova lopera della nostra redenzione. E insieme, col
sacramento del pane eucaristico, viene rappresentata ed
effettuata I'unita dei fedeli, che costituiscono un solo corpo
in Cristo (¢f 1 Cor 10,17). Tutti gli uomini sono chiamati
a questa unione con Cristo, che e la luce del mondo; da lui
veniamo, per mezzo suo viviamo, a lui siamo diretti.

3. In terzo luogo, costituita fin dalleternita dal Pa-
dre e realizzata nella storia da Cristo, la Chiesa é
“co-istituita” dallo Spirito, grazie al quale si prolun-
ga e permane nella storia lazione redentiva del Cri-
sto crocifisso-risorto secondo la sua promessa: “Egli
(lo Spirito) vi insegnera ogni cosa” (cf Gv 14, 26) e
“vi guidera alla verita tutta intera” (Gv 16, 12-14).
E’ mediante la comunicazione del suo Spirito, in-
fatti, che il Cristo “costituisce misticamente come

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  153.



suo Corpo i suoi fratelli, chiamati da tutte le genti” (LG
7/1) e “costituisce il suo corpo, che ¢ la Chiesa, come un
sacramento universale di salvezza” (LG 48).

a. Lo Spirito é il principio unificante e vivificante del Cor-
po di Cristo. Le persone credenti pur nella loro diversita
e differenza sono unite intorno al Cristo, formando il suo
Corpo lungo la storia. Ma lenergia che le tiene unite in
Cristo ¢ data dallo Spirito. Lo Spirito Santo — per usare
una metafora, sia pure inadeguata — ¢ come il cemento in
una costruzione che tiene insieme tutti gli elementi. Lo Spi-
rito infatti, dono del Risorto effuso sull'insieme dei cre-
denti riuniti nel nome di Gesu (cf Gv 20), li riempie della
presenza efficace del Signore Risorto, superando ogni di-
sgregazione e tenendoli uniti con il riversare su di essi la
grazia della santita. In altre parole la Chiesa ¢ costituita
nella santita della carita dei credenti uniti intorno ai suoi
pastori per la grazia dello Spirito.

b. La comunita cristiana nasce dunque sotto la Croce, ma
la consapevolezza di essere un'unita nel Corpo di Cristo
nasce con leffusione dello Spirito. La presenza dello Spirito
Santo nella Chiesa trova il suo culmine nella Pentecoste,
che segna non l'origine, ma la manifestazione al mondo la
Chiesa e I'inizio della sua missione universale. La Chiesa
¢ gia costituita nel mistero pasquale di Cristo: la comuni-
ta dei fedeli infatti si trova riunita “insieme, nello stesso
luogo” (At 2, 1) in preghiera di invocazione dello Spirito;
ma si manifesta e prende la forma dell’'unita visibilmente
testimoniante nella Pentecoste.

c. La Chiesa dunque si radica su due fondamenti ugual-
mente essenziali: il Cristo e lo Spirito Santo, da considera-
re nella loro convergenza vitale, poiché lo Spirito Santo ¢
lo Spirito del Cristo risorto che Egli invia continuamente
dalla Gloria con il Padre nella quale vive eternamente. E
infine la accompagna suscitando carismi e ministeri fino
allescaton.

154. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



LG 4. Compiuta lopera che il Padre aveva affidato al Figlio sulla terra
(cf Gv 17,4), il giorno di Pentecoste fu inviato lo Spirito Santo per san-
tificare continuamente la Chiesa e affinché i credenti avessero cosi at-
traverso Cristo accesso al Padre in un solo Spirito (cfr. Ef2,18). Questi
¢ lo Spirito che da la vita, una sorgente di acqua zampillante fino alla
vita eterna (cf Gv 4,14; 7,38-39); per mezzo suo il Padre rida la vita
agli uomini, morti per il peccato, finché un giorno risuscitera in Cristo
iloro corpi mortali (cf Rm 8,10-11). Lo Spirito dimora nella Chiesa e
nei cuori dei fedeli come in un tempio (cf 1 Cor 3,16; 6,19) e in essi
prega e rende testimonianza della loro condizione di figli di Dio per
adozione (cfr. Gal 4,6; Rm 8,15-16 e 26). Egli introduce la Chiesa nella
pienezza della verita (cfr. Gv 16,13), la unifica nella comunione e nel
ministero, la provvede e dirige con diversi doni gerarchici e carismati-
ci, la abbellisce dei suoi frutti (cf Ef4,11-12; 1 Cor 12,4; Gal 5,22). Con
la forza del Vangelo la fa ringiovanire, continuamente la rinnova e la
conduce alla perfetta unione col suo Sposo. Poiché lo Spirito e la sposa
dicono al Signore Gesu: “Vieni” (cf Ap 22,17).

4. Raccogliendo in sintesi questo pensiero del Vaticano II,
si puo dire che la Chiesa é il riflesso dellauto-comunica-
zione del disegno eterno e misterioso di Dio-Trinita sugli
uomini, che in Gesi e nellazione dello Spirito egli attua
nella storia. Gli apostoli e i discepoli uniti tra loro in Cri-
sto sono il nucleo embrionale, storico-sacramentale, di
questa auto-comunicazione che va costruendosi fino alla
consumazione escatologica del tempo.

a. Sicuramente ¢ dalla vicenda storica di Gesu di Nazareth
che ha origine la Chiesa, pero a differenza di cio che avve-
niva nella trattatistica neoscolastica, il Concilio non pone
una fondazione cristologica della Chiesa basata sull’idea
di un atto istitutivo che Gestt avrebbe compiuto dando una
forma istituzionale compiuta e definita ai discepoli che egli
ha riunito attorno a sé. Al contrario, la visione del Conci-
lio si pone immediatamente sul piano della visione mistica
e teologico-trinitaria dellevento e si sviluppa assumendo
dalla tradizione patristica laudace immagine dellAdamo
dormiente, da cui fianco il Creatore estrasse Eva, per farne
la figura del Cristo morente sulla croce (cf Gv 19, 34), dal
cui fianco squarciato nasce la Chiesa. Agostino commenta:

“Il secondo Adamo, reclinato il capo si addormento, in modo da

permettere che la sua sposa fosse formata con il sangue e l'acqua
che fluivano dal suo fianco aperto” (In Jn. 120, 2).

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  155.



19. ¢f H. U. VON BALTHA-
SAR, Teodrammatica V,
99-118.

Cio significa che la Chiesa scaturisce dall'oblazione
estrema che Gesu fa di se stesso al Padre: ora se la
Chiesa nasce dal sacrificio di Cristo, poiché questa
¢ la massima espressione dellamore del Figlio verso
il Padre - osserva H. U. von Balthassar " - vuol dire
che la Chiesa viene generata dall'intimita della re-
lazione trinitaria. E poiché, da parte nostra, la sola
relazione trinitaria che ci € concesso di conoscere
e quella che ci e rivelata dalla vicenda storica di
Gesu di Nazareth, ¢ percio solo nella sua storia di
uomo che noi possiamo conoscere la relazione del
Figlio con il Padre e con lo Spirito Santo. Ne deriva
che, se la Chiesa trae origine dallamore di Gesu
per il Padre (al quale egli sulla croce consegna la
sua vita), essa nasce al di la dello spazio e del tem-
po, dal di dentro stesso dellamore trinitario, negli
strati profondi del mistero. Questo ¢ il lato invisi-
bile e misterico della Chiesa.

b. A livello della storia, pero la Chiesa trae origine
dalla vicenda storica di Gesu, cioe dentro al tes-
suto dei rapporti vissuti da Gesi con gli uomini,
dai quali egli subisce persecuzione e morte, e per
i quali egli sacrifica la sua vita. Questo nucleo di
rapporti attorno a Gesu non ¢ statico e fossilizza-
to, ma ¢ fecondo e generativo sotto I'impulso dello
Spirito. Per questo Gesu, tornando al Padre conse-
gna ai suoi la missione di perpetuarne la memoria,
chiamando tutti gli uomini a farsi suoi discepoli.
Rispetto allampiezza dell'azione divina che opera
nellinteriorita, il processo storico di costruzione
della Chiesa ¢ limitato nello spazio e nel tempo,
potendosi compiere solo dove e quando la predi-
cazione del Vangelo riesce ad arrivare e trova acco-
glienza nella fede e nellamore di carita reciproco
tra i credenti. Ci sono confini precisi che segnala-
no il farsi storico della Chiesa: la dove la comuni-
cazione di Gesti crocifisso e risorto é accolta e vissu-
ta nella fede e nella carita. Questo é il livello visibile

156. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



e storico della Chiesa, che tuttavia non esaurisce in
sé I'impeto del disegno di Dio di voler raggiunge-
re ogni sua creatura, secondo il metodo storico di
partire dal particolare per arrivare all'universale.

5. Sulla base di questi dati, dobbiamo allora parlare
di “ecclesiologia trinitaria” incentrata sullecono-
mia della salvezza, cioe il Vaticano II ha compreso
la Chiesa inserita nel mistero trinitario.

“La Chiesa - ha detto H. De Lubac - & una misteriosa es-

tensione della Trinita nel tempo ... Essa viene dalla Trinita
ed e ripiena della Trinita”*

La Chiesa nella sua piu intima natura va pensa-
ta pertanto come proiezione allesterno (cioé nella
storia) delle relazioni che uniscono fra loro le tre
persone divine. Qui, in questo mistero va cercata la
ragion dessere e la spiegazione ultima di quello che
la Chiesa “e”*

6. Lecclesiologia trinitaria, sancita dal Vaticano II,
non ¢ nuova, ma e originale per il tempo storico
in cui e stata ripresa e sancita in un documento
ecclesiale.
“Mai il Magistero, specie in un Concilio ecumenico, aveva
esposto con tale ampiezza il posto primario della Trinita
nel mistero ecclesiale. E non si tratta di un’affermazione
occasionale e marginale, ma di una dichiarazione solenne

conciliare, che vuole mostrare le radici eterne e il fonda-
mento divino del mistero della Chiesa’??

Questa visione ¢ basata sulla Sacra Scrittura (di cui
possiamo ricordare selettivamente due testi fonda-
mentali) e sul pensiero dei Padri.

a. Il primo testo biblico e laccorata preghiera di
Gesu rivolta all'unita dei discepoli: Gv 17, 11. 21:

“Padre, custodisci nel tuo nome coloro che mi hai dato,
affinché siano una cosa sola con noi”, “Tutti siano una sola
cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in

noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato”

20. H. De LuBac, Quid si-
gnificet ecclesiam esse my-
sterium, in Acta Congressus
Internationalis de theologia
Vaticani II, Citta del Vati-
cano, 1968, p. 32.

21. M. PHILIPON, La san-
tissima Trinita e la Chiesa,
in G. BARAUNA, La Chiesa
del Vaticano II, Vallecchi,
Firen-ze, 1966, p. 329 ss.

22. M. PHILIPON, La san-
tissima Trinita e la Chiesa,
in G. BARAUNA, La Chiesa ...
0.C. p. 338 ss.

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  157.



Il secondo testo e 'inno di Ef 1, 1-13:

“Benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gesu Cristo, che ci ha
benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli in Cristo. In lui
ci ha scelti prima della creazione del mondo [riversando su di noi]
la ricchezza della sua grazia. facendoci conoscere il mistero della
sua volonta: ... di ricondurre al Cristo, unico capo, tutte le cose, ...
In lui siamo stati fatti anche eredi ...[dopo aver] ricevuto il sigillo
dello Spirito Santo ..., Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi
e lo ha dato alla Chiesa come capo su tutte le cose: essa e il corpo
di lui, la pienezza di colui che ¢ il perfetto compimento di tutte le
cose”

Questi testi esprimono che la Chiesa é l'attuazione del pia-
no di salvezza progettato dal Padre, eseguito dal Figlio e
portato a compimento dallo Spirito Santo.

b. Per i testi patristici possiamo elencare:

Origene, per il quale la Chiesa “sanctissimae Trinitatis
plena est” (La Chiesa ¢ ricolma della Santissima Trinita™
Sermo in Ps. 23, 1 PG 12, 1266);

Tertulliano indicava la Chiesa come Trium Corpus (Cor-
po delle tre Persone divine: De Baptismo 5, PL 1, 1315);
Girolamo descrive la Trinita come “Triplice fonte della Chie-
sa” (In ps.41 ad neophitos: CCL 78, 542-543);

Ambrogio rappresenta la Chiesa come una Vergine “irro-
rata dalle fonti della SS. Trinita” (De virginibus, 1, 22; PL
16, 206).

7.In conclusione, nella prospettiva trinitaria e storico-sal-
vifica, possiamo correttamente interpretare la Chiesa
come Ecclesia de Trinitate, mediante tre affermazioni che
si richiamano a vicenda.

a. La Chiesa ha come radice il disegno eterno del Padre e
ha come destino la riunificazione di tutta 'umanita in un
popolo universale unito in comunione con Lui e in cammi-
no verso l'eschaton;

b. la Chiesa nasce dal Cristo crocifisso e risorto, vive in Lui
e per Lui;

c. ¢ vivificata e santificata dallo Spirito che la riempie e
la collega al Cristo risorto dentro il suo pellegrinare nel-
la storia e la trasforma animandola alla carita secondo

158. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



un disegno damore che si concludera nella glo-
ria, quando “tutti i giusti, a partire da Adamo, dal
giusto Abele sino all'ultimo eletto, saranno riuniti
presso il Padre nella Chiesa universale” (LG 2).

Questa visione trinitaria esclude di conseguenza
ogni visione di Chiesa “ecclesio-centrica’, che con-
sideri la Chiesa al modo di ogni altra societa uma-
na, la quale si auto-costituisce “dal basso” con la
propria struttura, i propri scopi e i propri mezzi
per raggiungerli. La Chiesa invece viene “dallalto”
ed e il dono della Trinita all'uomo.

“Dio non ci ha creati ‘perché dimorassimo nei confini
della natura, né perché vivessimo una vicenda solitaria; ci
ha creati per essere introdotti insieme in seno alla sua vita
trinitaria. Gesu Cristo si ¢ offerto in sacrificio perché noi
non formassimo piu che una cosa sola in questa unita delle
Persone divine. Questa deve essere la “ricapitolazione’, la
“rigenerazione” e la “consumazione” di tutto; e tutto cio
che ci allontana da questa meta finale & un richiamo in-
gannatore. Ora ce un luogo, in cui, fin da questa terra, in-
comincia questa riunione di tutti nella Trinita. C¢ una ‘Fa-
miglia di Dio, misterica estensione della Trinita nel tempo,
che non soltanto ci prepara a questa vita unitiva e ce ne da
la sicura garanzia, ma ce ne fa gia partecipi. [...]: questa e la
Chiesa della Trinita. Unica societa veramente aperta, essa
e la sola che sia all’altezza della nostra intima aspirazione e
nella quale noi possiamo attingere finalmente tutte le nos-
tre dimensioni. ... essa & piena della Trinita” »

23. H. DE LuBaAc, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. 162.

5. IMMAGINI BIBLICHE DELLA CHIESA

Abbiamo osservato come il Concilio Vaticano
IT non abbia inteso dare una “definizione” del-
la Chiesa, ma ha connotato la Chiesa attraverso
una varieta di immagini che lasciano in qualche
modo trasparire la pluriformita della sua misterio-
sa identita.

Il ricorso alle immagini ¢ dovuto al fatto che il lin-
guaggio umano sperimenta I'inadeguatezza nelle-
sprimere il significato della Chiesa, dal momento
che essa e “mistero’, cioe “imbevuta di divina pre-

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  159.



24. Paoro VI, Discorso in senza, e percio sempre capace di nuove e piu pro-

apertura del secondo perio- s oy
do del Concilio (29 settem- fonde esploraZIOnl :

bre 1963). “Come gia nellAntico Testamento la rivelazione del reg-
no viene spesso proposta in figure, cosi anche ora I'intima
natura della Chiesa ci si fa conoscere attraverso immagini
varie, desunte sia dalla vita pastorale o agricola, sia dalla
costruzione di edifici o anche dalla famiglia e dagli spon-
sali, e che si trovano gia abbozzate nei libri dei profeti”
(LG 6).

Ecco come possono essere sintetizzate queste im-
magini presentate dal Concilio.
La Chiesa ¢ come un gregge condotto da Cristo, il
buon Pastore. E’ la costruzione di Dio, la cui pietra
angolare ¢ Cristo, ed ¢ costruita sul fondamento
degli apostoli. La Chiesa ¢ la famiglia di Dio e allo
stesso tempo tenda e abitazione di Dio tra gli uo-
mini. La Chiesa e concepita come Tempio santo,
edificato con pietre vive, cioe i credenti. La Chiesa
e la Gerusalemme celeste, che e nostra madre. Dal
suo seno da alla luce, mediante il battesimo e la
fede, i nuovi figli e li incorpora al Corpo di Cristo.
La Chiesa ¢ la sposa dellAgnello, che si ¢ immola-
to per lei. La Chiesa ¢ condotta come sposa dallo
Spirito di Dio e preparata per andare incontro al
suo sposo e consumare I'unione sponsale della co-
munione eterna.
Fra queste immagini che sono proprie della Rive-
lazione neo-testamentaria, il Concilio privilegia -
sia recependo la recente tradizione del Corpo mi-
stico, sia la metafora paolina, della Chiesa quale
Corpo di Cristo.
LG 7a: 1l Figlio di Dio, unendo a sé la natura umana e
vincendo la morte con la sua morte e resurrezione, ha re-
dento 'vomo e I'ha trasformato in una nuova creatura (cf
Gal 6,15; 2 Cor 5,17). Comunicando infatti il suo Spirito,
costituisce misticamente come suo corpo i suoi fratelli, che
raccoglie da tutte le genti. In quel corpo la vita di Cristo si

diffonde nei credenti che, attraverso i sacramenti si unis-
cono in modo arcano e reale a lui sofferente e glorioso.

Con I'immagine del corpo si allude all'incorpora-

160. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



zione a Cristo del credente: incorporazione che
genera, nello stesso tempo, un vincolo e un lega-
me con tutti coloro che sono uniti in Cristo, che
e il capo del corpo. Paolo dira che non solo siamo
“uniti in Cristo’, ma siamo uno (gic) in Cristo (Gal
3,26-29),

LG 7, ef: Tutti i membri devono a lui conformarsi,
fino a che Cristo non sia in essi formato (cf Gal
4,19). Per cio siamo collegati ai misteri della sua
vita, resi conformi a lui, morti e resuscitati con
lui, finché con lui regneremo (cf Fil 3, 21; 2 Tm
2, 11; Ef 2,6). Ancora peregrinanti in terra, men-
tre seguiamo le sue orme nella tribolazione e nella
persecuzione, veniamo associati alle sue sofferen-
ze, come il corpo al capo e soffriamo con lui per
essere con lui glorificati (¢fRm 8,17). Da lui “ tutto
il corpo ben fornito e ben compaginato, per mezzo
di giunture e di legamenti, riceve laumento voluto
da Dio” (Col 2, 19). Nel suo corpo, che ¢ la Chiesa,
egli continuamente dispensa i doni dei ministeri,
con i quali, per virtu sua, ci aiutiamo vicendevol-
mente a salvarci e, operando nella carita conforme
a verita, andiamo in ogni modo crescendo verso
colui, che ¢ il nostro capo (cf Ef 5, 11-16 gr.).
Perché poi ci rinnovassimo continuamente in lui
(cf Ef 4, 23), ci ha resi partecipi del suo Spirito, il
quale, unico e identico nel capo e nelle membra,
da a tutto il corpo vita, unita e moto, cosi che i san-
ti Padri poterono paragonare la sua funzione con
quella che il principio vitale, cioe I'anima, esercita
nel corpo umano

La conformazione/incorporazione a Cristo avviene
mediante la communio eucaristica che, a sua volta,
fonda la communio ecclesiastica, secondo la felice
formula di H. De Lubac: “E’ la Chiesa che fa leu-  25. H. Dt Lusac, Medita-
caristia, ma é anche I'Eucaristia che fa la Chiesa”?>  #ionesulla Chiesa,o.c.p. 82.

“Se Gesu Cristo non ¢ la sua ricchezza, la Chiesa ¢ miser-
abile. La Chiesa ¢ sterile se lo Spirito di Gesu Cristo non

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  161.



26. H. DE LuBac, Meditazio-
ne sulla Chiesa, o. c. p. 147.

27. G. PHILIPS, La Chiesa e
il suo mistero .., o. c. p. 120.

la feconda. Il suo edificio crolla se Gesu Cristo non e lar-
chitetto e se il suo Spirito non tiene insieme le pietre vive

con cui e costruito”?

6. LA CHIESA poPOLO DI D10 (LG cap. I1)

La Chiesa dunque - abbiamo detto finora - € un
mistero che discende dallauto-comunicazione di
Dio-Trinita e dalla sua grazia; e sorge in forza
dellassimilazione che lo Spirito Santo opera nei cre-
denti per conformarli al Cristo Crocifisso Risorto.
Si tratta di una realta misterica, interiore e invi-
sibile, che si attua nella storia tutte le volte in cui
questa comunione di fede e di carita diventa con-
divisione storica ed esperienziale con altri o, detto
altrimenti, il mistero della Chiesa si concretizza
nel costituirsi del popolo di Dio:

“Il popolo di Dio non ¢ altro, in realta, che la manifestazi-
one terrestre del mistero della Chiesa”. ¥’

a. Si deve percio leggere una continuita tra la Chie-
sa come mistero e Chiesa come popolo di Dio, con
la concatenazione sequenziale che la seconda deno-
minazione procede dalla prima. Questa concatena-
zione ha il vantaggio di proteggere la categoria di
“popolo di Dio” da qualsiasi possibile deviazione
in senso giuridico-sociale, in quanto mantiene con
coerenza il collegamento con il mistero racchiuso
nella Chiesa.

b. Lespressione “popolo di Dio’, rispetto al primo
capitolo sul mistero della Chiesa, evoca dunque “la
dimensione storica” della Chiesa e non va interpre-
tata sulla scia delle immagini allegoriche con cui
i nn. 6-7 della LG ha descritto la Chiesa, poiché
lessere “popolo di Dio” e l'ontologia stessa della
Chiesa:

“Lespressione popolo di Dio non si puo applicare alla
Chiesa come una similitudine, perché designa la sua stessa
essenza. Non si puo dire: la Chiesa é simile a un popolo di
Dio come si direbbe: il regno di Dio é simile a un granello

162. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



di senapa. Bisogna invece affermare: la Chiesa “¢” il po-  28.G. PuiLips, La Chiesa il
polo di Dio ... Quindi non figura, ma la sua piena e totale ~ suo mistero .., 0.c. p. 99.

realtd”. 2

Con questo termine “popolo di Dio” dunque si
esprime lespressione storica del mistero della
Chiesa, la quale non esaurisce nel presente la real-
ta della Chiesa, poiché essa ha radici antecedenti
la storia (nel disegno di Dio attuato nel popolo di
Israele) e oltre la storia (la chiesa nel suo compi-
mento escatologico). E proprio perché tale nozio-
ne dice la Chiesa dentro e oltre la storia occorre
caratterizzare ulteriormente tale appellativo nel
senso di evidenziare la “novita” di questo popolo
rispetto alla situazione veterotestamentaria. Per
questo la nozione di “popolo” va qualificato con
il termine popolo “messianico” o popolo “nuovo’,
in quanto non ¢ la riedizione del popolo dellantica
alleanza, poiché a costituirlo e la novita assoluta
dell’evento del Cristo.

LG 9 In ogni tempo e in ogni nazione ¢ accetto a Dio chi-
unque lo teme e opera la giustizia (cf At 10,35). Tuttavia
Dio volle santificare e salvare gli uomini non individual-
mente e senza alcun legame tra loro, ma volle costituire
di loro un popolo, che lo riconoscesse secondo la verita e
lo servisse nella santita. Scelse quindi per sé il popolo is-
raelita, stabili con esso unalleanza e lo formo lentamente,
manifestando nella sua storia se stesso e i suoi disegni e
santificandolo per sé. Tutto questo avvenne in preparazi-
one e figura di quella nuova e perfetta alleanza da farsi in
Cristo, e di quella pili piena rivelazione che doveva essere
attuata per mezzo del Verbo stesso di Dio fattosi uomo.
“Ecco venir giorni (parola del Signore) nei quali io string-
ero con Israele e con Giuda un patto nuovo... Porro la mia
legge nei loro cuori e nelle loro menti I'imprimero; essi mi
avranno per Dio ed io li avro per il mio popolo... Tutti essi,
piccoli e grandi, mi riconosceranno, dice il Signore” (Ger
31,31-34). Cristo istitul questo nuovo patto cioe la nuova
alleanza nel suo sangue (cf 1 Cor 11,25), chiamando la fol-
la dai Giudei e dalle nazioni, perché si fondesse in unita
non secondo la carne, ma nello Spirito, e costituisse il nuo-
vo popolo di Dio. Infatti i credenti in Cristo, essendo stati
rigenerati non di seme corruttibile, ma di uno incorrutti-
bile, che & la parola del Dio vivo (cf 1 Pt 1,23), non dalla

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  163.



carne ma dallacqua e dallo Spirito Santo (cf Gv 3,5-6), costituis-
cono “una stirpe eletta, un sacerdozio regale, una nazione santa,
un popolo tratto in salvo... Quello che un tempo non era neppure
popolo, ora invece & popolo di Dio” (1 Pt 2,9-10). Questo popolo
messianico ha per capo Cristo “dato a morte per i nostri peccati e
risuscitato per la nostra giustificazione” (Rm 4,25), e che ora, dopo
essersi acquistato un nome che ¢ al di sopra di ogni altro nome,
regna glorioso in cielo. Ha per condizione la dignita e la liberta dei
figli di Dio, nel cuore dei quali dimora lo Spirito Santo come in
un tempio. Ha per legge il nuovo precetto di amare come lo stesso
Cristo ci ha amati (cf Gv 13,34). E finalmente, ha per fine il regno
di Dio, incominciato in terra dallo stesso Dio, e che deve essere
ulteriormente dilatato, finché alla fine dei secoli sia da lui portato
a compimento, quando comparira Cristo, vita nostra (cf Col 3,4) e
“anche le stesse creature saranno liberate dalla schiavitu della cor-
ruzione per partecipare alla gloriosa liberta dei figli di Dio” (Rm
8,21). Percio il popolo messianico, pur non comprendendo effet-
tivamente l'universalita degli uomini e apparendo talora come un
piccolo gregge, costituisce tuttavia per tutta 'umanita il germe pit
forte di unita, di speranza e di salvezza. Costituito da Cristo per
una comunione di vita, di carita e di verita, e pure da lui assunto ad
essere strumento della redenzione di tutti e, quale luce del mondo e
sale della terra (cfr. Mt 5,13-16), ¢ inviato a tutto il mondo. (LG 9).

3. La nozione di popolo utilizzata dal Concilio intende
esprimere che la Chiesa ¢ un soggetto che si svolge nel-
la storia e, dunque, ha una sua visibilita nella comunita
concreta dei fedeli. La forma visibile & un elemento es-
senziale alla costituzione della Chiesa. Pertanto, questa
dimensione di “popolo di Dio” trae vitalita e significato in
quanto custodisce il mistero trinitario, ma e anche il frut-
to di quel mistero che si € comunicato e si comunica nella
storia dellalleanza edificando un popolo unito e concor-
de, sempre nuovo e sempre da rinnovare. Quindi il tema
della Chiesa come Popolo di Dio va letto in unita con il
capitolo precedente della Chiesa quale comunicazione ad
extra del “mistero trinitario”

Infatti l'evento della Chiesa avviene minimalmente quan-
do il rapporto interiore con il mistero trinitario in Cristo
e nellattivita dello Spirito “si materializza” nell’agire co-
municativo di almeno un credente che comunica ad altri
la sua fede; e quando, contemporaneamente, questi l'ac-
colgono e la condividono, costituendo un sia pur minimo
nucleo di cristiani riuniti nel suo nome. Questo comuni-

164. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



carsi la fede in Gesu Cristo nellazione dello Spirito Santo e
viverla concretamente tra persone nella carita, all’'interno
della comunione universale di tutti i fedeli e, dunque, nel
legame con la gerarchia o guida ecclesiale, ¢ la cellula ori-
ginaria e fondamentale che da forma alla Chiesa.

4. 1l passaggio dal dono interiore della comunione alla sua
forma empirica (“popolo di Dio”) trova la sua ragione te-
ologica nellevento fondamentale dell'Incarnazione del Fi-
glio. Lo accenna il dettato del Concilio:
LG 8a: Per una analogia che non ¢ senza valore, [la Chiesa] ¢
paragonata al mistero del Verbo incarnato. Infatti, come la natu-
ra assunta serve al Verbo divino da vivo organo di salvezza, a lui
indissolubilmente unito, cosi in modo non dissimile lorganismo

sociale della Chiesa serve allo Spirito di Cristo che la vivifica, per la
crescita del corpo (cf Ef 4,16)

Nella realta della Chiesa come popolo di Dio si ripropone
la paradossalita di Cristo di essere il Dio trascendente che
si e incarnato, ‘coinvolto/mischiato’; nella realta umana.
Avvolto in una piena umanita Gesu ha rischiato di non es-
sere accolto nella sua natura piu intima di essere Dio. Ma
non per questo si e ritirato nella divinita: ha continuato la
sua corsa di immersione nell'umano fino alla morte. Sul
modello dell'Incarnazione, allora, possiamo affermare la
natura teandrica della Chiesa: essa ha una dimensione
umana, poiché e costituita di uomini e donne che vivono
dentro al mondo, ma questa condizione storica e irrora-
ta da una dimensione divina. Nella sua realta umana la
Chiesa veicola paradossalmente, la realta soprannaturale,
il divino, portato da Cristo sulla terra. La Chiesa pertanto,
definendosi come segno efficace del divino nella storia, é
portatrice di una realta divina in un veicolo umano: af-
ferma cioe di recare un valore assoluto (il divino) in uno
strumento di per sé fallibile e imperfetto (nell'umano). Per
questo la Chiesa

“da quando esiste si € sempre attirata il disprezzo di una élite. Fi-

losofi o spirituali, molti spiriti superiori, preoccupati di una vita

profonda, le rifiutano la loro adesione. Alcuni le sono apertamente

ostili. Come Celso, essi sono disgustati di questa ‘accozzaglia di
gente, priva di mordente spirituale e di cultura’ e se ne allontanano

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  165.



29. H. DE LuBac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p.
210-211.

30. H. DE Lusac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p.. 68.

con la serenita olimpica di un Goethe o negli accessi di fu-
rore dionisiaco di un Nietzsche. Voi pretendete, sembrano
dire, di essere il Corpo del Cristo, il Corpo di Dio! Il corpo
di Dio sarebbe fatto di una pasta cosi grossolana? E tanto
per cominciare, la divinita puo avere un corpo? ... Agli oc-
chi del mondo la Chiesa, come il suo Signore, ha sempre
laspetto di una schiava. Essa non € né unaccademia di sci-
enziati, né un cenacolo di raffinati spirituali, né unassem-
blea di superuomini. E” anzi esattamente il contrario. Vi si
affollano gli storpi, vi fanno ressa i mediocri, che si sen-
tono particolarmente a casa loro e che impongono ovun-
que il loro tono. ... E> impossibile all'uomo naturale, fino
a quando non sia intervenuta in lui una radicale trasfor-
mazione, riconoscere in questo fatto il compimento della

kenosis salvifica e la traccia adorabile dell’'umilta di Dio”?

“Non immaginiamoci dunque la Chiesa alla maniera dei
Donatisti come un raggruppamento di “perfetti” o di santi
predestinati. La Chiesa & quaggiu, e tale rimarra fino alla
fine, una comunita mista: frumento ancora mescolato alla
paglia, arca contenente animali puri e impuri, nave piena
di cattivi passeggeri, che sembrano sempre sul punto di
farla naufragare. Non ¢ la giustizia davanti a Dio o davanti

agli uomini che fornisce il criterio di appartenenza al Cor-

po mistico cioeé alla Chiesa”*

Puo essere che colui al quale si offre il bene so-
prannaturale abbia caratteristiche morali di uma-
nita migliori di colui che porta quel bene: dovra
rinunciarvi cosciente della sua inferiorita morale?
Lacqua pura e fresca puo anche essere raccolta in
un secchio vecchio e sgangherato. Nessun genito-
re, benché possa sentirsi indegno e meschino, rie-
sce a rinunciare a comunicare ai figli il vero bene
della vita con il pretesto della propria incoerenza o
poverta. Cosl la Chiesa non puo rinunciare a rac-
contare i misteri di Dio nascondendosi dietro alla
propria incoerenza, che pure sempre deve essere
corretta, come Gesu espresse nel Vangelo a riguar-
do dei farisei: “Praticate e osservate tutto cio che vi
dicono, ma non agite secondo le loro opere, per-
ché essi dicono e non fanno” (Mt 23,3). Evidente-
mente questo ragionamento non puo essere utiliz-
zato come alibi per un disimpegno dalla coerenza

166. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



morale, ma va affermato perché in esso si attua la
verita del Mistero di benevolenza e misericordia
di Dio, che ha deciso di veicolarsi nella poverta di
mezzi creaturali.

“Considerate infatti la vostra chiamata, fratelli: non ci
sono fra voi molti sapienti dal punto di vista umano, né
molti potenti, né molti nobili. Ma quello che ¢ stolto per il
mondo, Dio lo ha scelto per confondere i sapienti; quello
che e debole per il mondo, Dio lo ha scelto per confondere
i forti; quello che ¢ ignobile e disprezzato per il mondo,
quello che ¢ nulla, Dio lo ha scelto per ridurre al nulla le
cose che sono, perché nessuno possa vantarsi di fronte a
Dio. Grazie a lui voi siete in Cristo Gest, il quale per noi e
diventato sapienza per opera di Dio, giustizia, santificazi-
one e redenzione” (1 Cor 1, 26-30).

Percio il cristiano vive la Chiesa nella coscienza
della propria poverta, debolezza, precarieta e per-
sino peccaminosita, ma nellaudace consapevolezza
di essere totalmente orientato alla gloria di Dio,
e percio le sue azioni sono orientate perché Dio
possa radicarsi in sé e nei cuori delle persone che
incontra.

“Il pericolo piu grande per la Chiesa - che noi siamo -, la
tentazione piu perfida, quella che sempre rinasce, insidio-
samente, allorché tutte le altre sono vinte, alimentata anzi
da queste stesse vittorie, ¢ quella che dom Vonier chiamava
“mondanita spirituale” La quale consiste, diceva, “in un
atteggiamento che si presenta praticamente come un dis-
tacco dall’altra mondanita, ma il cui ideale morale, nonché
spirituale, non e la gloria del Signore, bensi 'uvomo e la sua
perfezione. Un atteggiamento cioe radicalmente antropo-
centrico: ecco la mondanita dello spirito. Esso diverrebbe
imperdonabile nel caso - supponiamolo possibile - di un
uomo che sia dotato di tutte le perfezioni spirituali, ma che
non le riferisca a Dio” *

31. H. DE LuBac, Medita-
zione sulla Chiesa, o.c. p.
269.

7. DIMMEDIATO DOPO CONCILIO E L’ECCLESIO-
LOGIA DI COMUNIONE

.. “nei ventanni successivi al Vaticano II e capitato qual-
cosa di molto strano. Mai un Concilio Ecumenico aveva
parlato in modo cosi profondo e comprensivo della Chie-
sa, eppure proprio questo ha provocato, dopo il Concilio,

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  167.



32. W. KaspER, La Chiesa
di Gesu Cristo, Queriniana
(BTC 152), Brescia 2011,
p. 233.

una crisi della Chiesa che per forma e dimensioni ha avuto
pochi precedenti’*

Che cos’e successo? Immediatamente dopo il Vati-
cano II, con il Sessantotto, si ¢ diffusa una profon-
da ondata di neoilluminismo e di secolarizzazione
in forma rivoluzionaria. Questa mentalita si im-
possessata velocemente anche di un'ampia fascia
del mondo ecclesiale da far dire a Paolo VI:
“Da qualche fessura [pare] sia entrato il fumo di satana nel
tempio di Dio. Ce il dubbio, lincertezza, la problemati-
ca, I'inquietudine, I'insoddisfazione, il confronto. Non ci
si fida piu della Chiesa... E’ entrato il dubbio nelle nostre
coscienze, ed & entrato per finestre che invece dovevano
essere aperte alla luce. Anche nella Chiesa regna questo
stato di incertezza. Si credeva che dopo il Concilio sarebbe
venuta una giornata di sole per la storia della Chiesa. E’
venuta invece una giornata di nuvole, di tempesta, di buio,
di ricerca, di incertezza..” (29 giugno 1972).

Cio non ¢ da attribuire (come hanno fatto i co-
siddetti tradizionalisti) al Vaticano II con linge-
nuo sillogismo, post hoc, dunque propter hoc; ma
e riferibile allo stato della cultura anteriore del
pensiero ateo del XX secolo che ha causato “uno
svuotamento interiore” della societa occidentale
diventata preda del materialismo e del secolari-
smo. Fino al Vaticano II la Chiesa aveva resistito a
questa ondata soltanto in termini formali e tradi-
zionalisti, costituendosi come una cittadella forti-
ficata, senza sentire lesigenza di contrapporvi un
pensiero vitale e culturale. Lo ha fatto in verita con
il Vaticano II e questo fu un gesto profetico, ma tar-
divo rispetto alla cultura secolarizzata (marxismo,
esistenzialismo ateo, agnosticismo), la quale nel
frattempo ha liberato I'onda lunga del suo pensiero
che fremeva da tempo nella cultura e nella societa.
Questa ondata di simpatia verso i movimenti
neo-marxisti, letti in chiave liberatoria (cf primi
momenti della teologia della liberazione), ha oc-
cultato I'idea piu profonda che era emersa nel Vati-
cano II riguardo alla Chiesa, e cioe che la Chiesa &

168. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



mistero e/o sacramento di salvezza. All'interno di questo-
rientamento culturale del momento fu rimossa la visione
della Chiesa-mistero con il sospetto che fosse unideologia
spiritualista per immunizzarsi di fronte al pensiero criti-
co che spingeva verso una riforma della societa in senso
meno autoritario e pill democratico. Nello stesso tempo si
trattenne con favore la categoria di Chiesa come “popolo di
Dio’; perché pareva piii affine al movimento democratico e
liberale che si stava instaurando nella societa.
In questo modo pero in molti ambienti anche cattolici si
e ridotto la nozione di laos totr Theott (popolo di Dio) -
che aveva una valenza biblico-teologica di popolo eletto,
chiamato e inviato da Dio, in senso storico-salvifico -, alla
nozione politica e secolarizzata di demos (popolo). Conse-
guentemente si prospettava una democratizzazione della
Chiesa, esaltando una chiesa di popolo e una teologia di
popolo, slegando l'idea di promozione umana dallevange-
lizzazione. In forza di questo pensiero si propagandava
lidea che la semplice promozione umana costituisse gia
levangelizzazione, e dunque si finiva per mortificare lan-
nuncio del Vangelo nella semplice nozione di promozione
dell'uvomo. A questo clima reagi il Sinodo dei vescovi del
1974 con la successiva esortazione di Paolo VI nel 1975,
Evangelii nuntiandi, nelal quale si legge al n. 32:
“Non dobbiamo nasconderci, infatti, che molti cristiani, anche
generosi e sensibili alle questioni drammatiche che racchiude il
problema della liberazione, volendo impegnare la Chiesa nello
sforzo di liberazione, hanno spesso la tentazione di ridurre la sua
missione alle dimensioni di un progetto semplicemente temporale;
i suoi compiti a un disegno antropologico; la salvezza, di cui essa e
messaggera e sacramento, a un benessere materiale; la sua attivita,
trascurando ogni preoccupazione spirituale e religiosa, a iniziative
di ordine politico o sociale. Ma se cosi fosse, la Chiesa perderebbe
la sua significazione fondamentale. Il suo messaggio di liberazione
non avrebbe pil alcuna originalita e finirebbe facilmente per essere
accaparrato e manipolato da sistemi ideologici e da partiti politici.
Essa non avrebbe piu autorita per annunziare, come da parte di
Dio, la liberazione. Per questo Noi abbiamo voluto sottolin-
eare nella medesima allocuzione all’inizio della terza Assemblea
Sinodale (del 1974) “la necessita di riaffermare chiaramente la fi-

nalita specificamente religiosa dell'evangelizzazione. Questa perd-
erebbe la sua ragion d'essere se si scostasse dall’asse religioso che la

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  169.



33. G. CoLoMBO, Popolo di
Dio e mistero della Chiesa
nell’ecclesiologia post-con-

ciliare,
p.107.

Teologia,

1985,

governa: il Regno di Dio prima di ogni altra cosa, nel suo
senso pienamente teologico”

Quando londata post-sessantottina, tra gli anni
‘80 e ‘90, ando scemando, anche il concetto di po-
polo di Dio per designare la Chiesa venne usato
di meno ed al suo posto si comincio a sottolineare
la nozione di Chiesa-comunione, che nel frattem-
po era stata valorizzata nei movimenti ecclesiali di
base, che si erano andati sviluppando.

“Ripercorrendo lecclesiologia post-conciliare e difficile
sottrarsi all'impressione che la nozione di “Popolo di Dio”
abbia subito un processo di disaffezione, che I'ha sacrifi-
cata ad altre nozioni ecclesiologiche. ... la nozione di po-
polo di Dio sembra soccombere, come sommersa, sotto
la tematica pit immediata della Communio, e in questo
contesto sembra persino subire I'emarginazione da par-
te della tematica, in qualche modo concorrenziale, della
Chiesa-sacramento”. **

In realta l'ecclesiologia del popolo di Dio e l'ecclesio-
logia di comunione non sono prospettive “alternati-
ve’, ma complementari nell'indicare 'unico soggetto
della Chiesa. Ne racconta W. Kasper all'indomani
della sua nomina a segretario teologico del Sinodo
dei Vescovi del 1985:

“Studiando a fondo i documenti del Concilio giunsi al risul-
tato che lecclesiologia di comunione costituisce l'impulso
e il motivo di fondo dellecclesiologia conciliare. Lecclesio-
logia della Communio era gia stata preparata molto tempo
prima del concilio, sebbene si sia sviluppata espressamente
soltanto dopo il Concilio. A un primo sguardo lecclesiolo-
gia della Communio non sembra stare alla base dei testi
conciliari. Qui sono usate immagini come popolo di Dio,
Corpo di Cristo, tempio dello Spirito Santo ecc. per descriv-
ere il mistero della Chiesa. Soprattutto la metafora del po-
polo di Dio ha giocato un ruolo decisivo nel tempo del Con-
cilio. Tuttavia é possibile mostrare che, sullo sfondo di tutte
queste espressioni, sta unecclesiologia della Communio.*
Per questo ¢ legittimo definire la Communio come l'idea
guida del Concilio dal punto di vista ecclesiologico. Essa ¢
fondata nella Communio intratrinitaria tra Padre Figlio e
Spirito Santo. Questa idea della Chiesa come Communio
¢ entrata nella discussione e nella dichiarazione finale del
Sinodo del 1985. ... Lecclesiologia di comunione non puo

170. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



rimanere una teoria astratta, ma deve diventare concreta

nella vita della Chiesa e condurre a una rinnovata forma

della Chiesa di tipo comunicativo-dialogico”*

Per chiarire il concetto di “comunione” applicato
alla Chiesa ci fu una Lettera della Congregazione
per la Dottrina della fede ai vescovi della Chiesa
cattolica “Alcuni aspetti della Chiesa intesa come
comunione” (1992). In essa si portava all’atten-
zione (n. 3) una certa equivocita che si poteva in-
staurare con questo termine, poiché ci si poteva
arrestare ad una orizzontalita di rapporti all'inter-
no della comunita, e si ribadiva che
“la comunione sta nel cuore dell'autocoscienza della Chie-
sa, in quanto mistero dell'unione personale di ogni uomo
con la Trinita divina e con gli altri uomini, iniziata dal-
la fede, e orientata alla pienezza escatologica nella chie-
sa celeste, per quanto gia incoativamente una realta nella
Chiesa sulla terra. ... Pertanto affinché il concetto di co-
munione, che non ¢ univoco, possa servire come chiave
interpretativa dellecclesiologia, deve essere inteso ... nella
duplice dimensione: verticale (comunione con Dio), oriz-
zontale (comunione con gli uomini).

Queste brevi annotazioni mostrano come, nell’e-
poca immediatamente successiva al Vaticano II,
lecclesiologia fu in movimento. E questo ¢ nella
logica della natura stessa della Chiesa, come ha
sottolineato von Balthasar:
“La Chiesa non ¢ per sua essenza un’istituzione che possa
fermarsi un solo istante, ma e smobilitazione e mobilitazi-
one continua; perd non potrebbe essere tanto capace di fu-

turo se non avesse in sé, come realta presente, il germe che

cresce e che incalza. ... La Chiesa ha una forma soltanto

per superarsi di continuo nella sovraforma del mondo”*

8. ELEMENTI CHE FORMANO L’ECCLESIOLOGIA DI
COMUNIONE.

1. I senso primo e originario di kowvevio/commu-
nio non e quello invalso comunemente della con-
divisione fraterna tra i cristiani, ma ¢ una nozione
misterica con la quale si intende la partecipazione

34. Di questo parere e an-
che G. PuiLips, L’Fglise et
son mystere au Ile concile
du Vatican, Paris 1966,
I, 7. 59; 11, 24, 54, 159; J.
HAMER, La Chiesa é una
comunione, (coll. Unam
Sanctam 40, Parigi, 1962),
Morecelliana, Brescia 1983.

35. CONGREGAZIONE DoOT-
TRINA DELLA FEDE, Alcuni
aspetti della chiesa intesa
come comunione, 1992, n.
6; ¢f W. KaSPER, La Chie-
sa di Gesu Cristo, Scritti
di ecclesiologia, BTC 152,
Queriniana Brescia, 2011,
p- 22-23.

36. H. U. VON BALTHASAR,
Nuovo Patto, Gloria VII,
Jaca Book, Milano 1977,
pp. 435-436.

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  171.



37. W. KaSPER, La Chiesa
di Gesu Cristo, Scritti di
ecclesiologia, o.c., p. 36; cf J.
N. KeLLy, I simboli di fede
della chiesa antica, EDB
Napoli 1987, p. 385.

comune dei cristiani alle “cose sante”: a Gesu Cristo,
allo Spirito Santo, al Vangelo e all’Eucaristia, e pitt in
profondita ancora, anticipando tutto questo, secondo
lincipit della 1 Gv, la partecipazione alla comunione
che vi é tra il Padre e il Figlio (1 Gv 1, 2 ss).

E’ questo lorizzonte primo in cui va compresa la
communio sanctorum contenuta nel Simbolo: non
in primo luogo la “comunione dei santi” (sancti),
cioe tra i fedeli e con i santi del cielo; ma “comu-
nione con le cose sante” (sancta), cioé partecipa-
zione al mistero di Dio e ai beni della salvezza. F’
la partecipazione comune ai sancta che fonda, per
riflesso, la Communio dei sancti.’” Questa nozione
viene chiarita dal documento della Congregazione
per la dottrina della fede:

“Il concetto di comunione sta nel cuore dell'autoconoscen-
za della Chiesa, in quanto Mistero dell'unione personale
di ogni uomo con la Trinita divina e con gli altri uomini,
iniziata dalla fede, ed orientata alla pienezza escatologica
nella Chiesa celeste, per quanto gia incoativamente sia una
realta della Chiesa sulla terra. Affinché il concetto di co-
munione, che non & univoco, possa servire come chiave
interpretativa dell'ecclesiologia, dev'essere inteso sempre ...
nella duplice dimensione: verticale (comunione con Dio)
ed orizzontale (comunione tra gli uomini). E’ essenziale
alla visione cristiana della comunione riconoscerla in-
nanzitutto come dono di Dio, come frutto dell'iniziativa
divina compiuta nel mistero pasquale. La nuova relazione
tra 'uomo e Dio, stabilita in Cristo e comunicata nei sac-
ramenti, si estende anche ad una nuova relazione degli
uomini tra di loro. La comunione ecclesiale ¢ allo stesso
tempo invisibile e visibile. Nella sua realta invisibile, essa
¢ comunione di ogni uomo con il Padre per Cristo nel-
lo Spirito Santo, e con gli altri uomini compartecipi nella
natura divina, nella passione di Cristo, nella stessa fede,
nello stesso spirito. Nella Chiesa sulla terra, tra questa co-
munione invisibile e la comunione visibile nella dottrina
degli Apostoli, nei sacramenti e nellordine gerarchico,
vi € un intimo rapporto. .. Questo rapporto tra gli el-
ementi invisibili e gli elementi visibili della comunione
ecclesiale ¢ costitutivo della Chiesa come sacramento di
salvezza. Da tale sacramentalita deriva che la Chiesa non
¢ una realta ripiegata su se stessa bensi permanentemente
aperta alla dinamica missionaria ed ecumenica, perché in-

172. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



viata al mondo ad annunciare e testimoniare, attualizzare
ed espandere il mistero di comunione che la costituisce: a

raccogliere tutti e tutto in Cristo; ad essere per tutti sacra-

mento inseparabile di unita”. **

Come pensare questa duplicita della Chiesa di es-
sere il segno visibile di una realta invisibile quale
il mistero stesso di Dio-Trinita? Noi possiamo co-
noscere la relazione del Figlio con il Padre e con lo
Spirito Santo soltanto nella storia dell'uomo-Gesu,
che sulla croce consegna, in comunione con il Pa-
dre e con lo Spirito, la sua vita alla morte perché
I'uomo viva.* Questa relazione personalizzan-
te con il Padre nel legame amoroso dello Spirito
che egli effonde sui credenti ¢ anche il “principio
attivo” che rigenera la comunione ecclesiale tra i
fedeli. Il credente battezzato (ossia immerso) nel
nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo
“e abilitato” a trasformare, nella sequela di Cristo,
questa comunionalita originaria nella propria vita
concreta.

2.1l principio-comunione, effuso dalla grazia nel cre-
dente, e dinamismo che lo attrae nella vita divina;
ma deve essere accolto nella liberta e portare frutti di
carita e di relazioni buone e autentiche con tutti. Lec-
clesiologia di comunione implica, come conseguenza,
anche una pedagogia comunionale o una pedagogia
dellamore fraterno e della carita. E il senso verticale
discendente di communio (come dono gratuito dello
Spirito del Risorto), che da origine, come a suo rifles-
so, anche ad una fraternita comunionale:
“Ogni autentica comunita cristiana, nella sua primaria com-
ponente mistica, appare in sé stessa una realta teologale,
oggetto di contemplazione. Ne segue che [ogni comunita
cristiana] e prima di tutto un mistero che va contemplato e
accolto con cuore riconoscente in una limpida dimensione
di fede. ... Quando si dimentica questa dimensione mistica
e teologale, che mette in contatto con il mistero della comu-

nione divina presente e comunicata alla comunita, allora
si giunge irrimediabilmente a dimenticare anche le ragioni

38. CONGREGAZIONE DEL-
LA DOTTRINA DELLA FEDE,
Alcuni aspetti della chiesa
intesa come Comunione,
0.C. n.3-5.

39. Questo dinamismo
trinitario della vita co-
munionale in Dio & reso
noto dalla Scrittura neo-
testamentaria: “Per que-
sto il Padre mi ama: per-
ché io do la mia vita, per
poi riprenderla di nuovo.
Nessuno me la toglie: io
la do da me stesso. Ho il
potere di darla e il potere
di riprenderla di nuovo.
Questo ¢ il comando che
ho ricevuto dal Padre mio”
(Gv 10, 17-18). - “Quando
verra il Paraclito, che io vi
mandero dal Padre, lo Spi-
rito della verita che pro-
cede dal Padre, egli dara
testimonianza di me” (Gv
15, 26). - “Dopo aver pre-
so laceto, Gesti disse: «E
compiuto!”. E, chinato il
capo, consegno lo Spirito”
(Gv 19, 30).

Una lucida espressione
della comuione dei cred-
neti in Cristo ¢ di Agosti-
no:“Un unico uomo, Cri-
sto, sono i cristiani insieme
col loro capo che ascese al
cielo. Non lui un individuo
singolo e noi una moltitu-
dine, ma noi, moltitudine,
divenuti uno in lui che &
uno. Cristo dunque, capo
e corpo, € un solo uomo.
E qual ¢ il corpo di Cristo?
La sua Chiesa. Lo affer-
ma l'Apostolo: noi siamo
membra del suo corpo,
e ancora: voi siete corpo
di Cristo e [sue] mem-
bra. Cerchiamo quindi di
comprendere la voce di
quest’uomo, incorporati al

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  173.



quale anche noi formiamo
un unico uomo”.

40. CONGREGAZIONE PER
GLI ISTITUTI DI VITA CON-
SACRA E LE SOCIETA DI VITA
APOSTOLICA, La vita frater-
na in comunita, n. 12.

profonde del “fare comunita’; della paziente costruzione
della vita fraterna”*

Questa pedagogia dovrebbe insegnare che la comu-
nione ecclesiale non la si costruisce perché dal basso
ci si sforza di vivere rapporti dignitosi con laltro,
ma perché si prende coscienza di essere inseriti pre-
liminarmente, rispetto a tutto quanto uno possa
compiere, nella comunione in Dio.

La comunione in Dio, anche dal punto di vista pe-
dagogico, ¢ gerarchicamente “prima” rispetto alla
comunione di carita con gli altri, anzi ¢ il principio
che geneticamente la fonda e la sostiene. Praticare
Iamore alle persone ostili, accogliere lo straniero,
non disprezzare colui che ci fa del male, soppor-
tare il fastidioso e il noioso, sarebbero precetti
impossibili se non ci fosse la grazia di un amore
assoluto e gratuito (virtl teologale della carita) che
anticipa e avvolge il credente abilitandolo alla vir-
tu della carita verso il fratello (cf Mt 5, 44 - Lc 6,
27. 35). Di conseguenza la carita solidale con tut-
ti, e privilegiatamente con i poveri, e lespressione
della comunione misterica vissuta teologicamente.

3. Infine la Chiesa, compresa come communio,
trova la sua continua ripresa e si esperimenta nella
propria autocoscienza, partecipando all’Eucari-
stia, poiché in ogni celebrazione eucaristica ¢ pre-
sente 'unico Signore che fonde in unita i credenti;
non solo, ma ogni celebrazione eucaristica ¢ col-
legata a tutte le altre comunita celebranti in modo
che si rende visibile il vincolo che unisce tutti in
Cristo, il Signore Crocifisso Risorto. Per questo il
punto culminante della vita della Chiesa ¢ la cele-
brazione delleucaristia (LG 11).

LG 11 Partecipando al sacrificio eucaristico, fonte e apice
di tutta la vita cristiana, offrono a Dio la vittima divina
e se stessi con essa: cosi tutti, sia con lofferta che con la
santa comunione, compiono la propria parte nellazione
liturgica, non pero in maniera indifferenziata, bensi cias-

174. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



cuno a modo suo. Cibandosi poi del corpo di Cristo nella santa
comunione, mostrano concretamente la unita del popolo di Dio,
che da questo augustissimo sacramento ¢ adeguatamente espressa
e mirabilmente effettuata.

9. LA CHIESA COME SACRAMENTO DI SALVEZZA

Dopo aver esaminato le nozioni di Chiesa come popolo di
Dio e come comunione, resta da vedere un’altra descrizio-
ne della Chiesa, quella della Chiesa-sacramento.

1. In corso dopera nel tentativo di definire il modo di es-
sere della Chiesa, il Vaticano II e anche una discreta por-
zione dellecclesiologia successiva hanno puntato sull’af-
fermazione che

“in Cristo la Chiesa & come un sacramento o segno e strumento di

salvezza dell'intima unione con Dio e dell'unita di tutto il genere
umano” (LG 1), ossia € “l'universale sacramento di salvezza” (LG 48).

Si possono vedere anche altri passi conciliari che si sof-
fermano su questa nozione: AG 1. 4 “sacramento di sal-
vezza’; GS 45 “sacramento universale di salvezza™; SC 26:
“sacramento di unita”.

Con queste affermazioni nellecclesiologia si intende defi-
nire non tanto “l'essere della Chiesa” quanto il “suo modo
di agire” o la sua funzione piti propria che é quella di co-
municare il mistero della comunione trinitaria di Dio.
Qui la parola “sacramento” ha il rigoroso significato di
“segno efficace della grazia” garantito dallazione dello
Spirito di Cristo che vi opera. Tuttavia la teologia della
Chiesa ha fatto un certo cammino a ritroso fissandosi
non sul numero settenario dei sacramenti (c¢f Trento DS
1601), ma recuperando il retroterra storico-teologico del-
la stessa idea sacramentale fino a ritornare alla concezio-
ne del generale termine greco pvotprov. Pertanto, usare
il termine sacramento per designare come predicato il
soggetto-Chiesa, occorre far uscire il termine dallambito
rituale, e considerarlo nel senso ampio di “actio Dei” che
effonde, attraverso segni visibili, la ricchezza della grazia
divina nel credente.

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  175.



41. O. SEMMELROTH, gesu-
ita tedesco, ha fatto parte
della Seconda Commis-
sione Teologica Interna-
zionale (1974-1979): cf La
Chiesa come sacramento di
salvezza, in Mysterium sa-
lutis, VII, Queriniana, Bre-
scia 1972 pp. 377-436.

42. E. SCHILLEBEECKX (do-
menicano olandese: 1914-
2009, ispiratore del Cate-
chismo Olandese), Cristo
sacramento  dell’incontro
con 'uomo, Paoline, Roma
1962.

2. Iteologi del dopo Concilio hanno elaborato vari
significati secondo cui intendere la Chiesa come
sacramento.

Otto Semmelroth definisce la Chiesa come “sacra-
mento primordiale” (Ursakrament), intendendo
dire che non si tratta di un ottavo sacramento che
si aggiunge ai sette, ma del fondamento della vi-
sibilita della grazia (come nell'umanita visibile di
Gesu si vede I'invisibile Dio), dal quale derivano i
sette gesti sacramentali della Chiesa.*!

Edward Schillebeeckx invece preferisce parlare
del Cristo come “sacramento primordiale” e della
Chiesa “come sacramento derivato’, partendo dal-
la seguente considerazione antropologica: 'uomo
non incontra Dio se non nella concretezza della
realta, dei fatti, dei segni visibili; di qui l'esigenza
che, una volta che il Cristo - il “sacramento pri-
mordiale” - ¢ risorto e tornato al Padre, continui
a prolungarsi sulla terra; e la Chiesa ¢ appunto la
forma corporale della salvezza che ci e offerta in
Cristo. Pertanto la Chiesa ¢ sacramento derivato.
Allo stesso modo, i singoli gesti sacramentali sono
azioni di Cristo stesso che diventano visibili nell’at-
tivita sacramentale della Chiesa. Questa ¢ anche
“sacramentum mundi” in quanto “¢ manifestazio-
ne completa e operante, esplicitamente confessan-
te nell'azione di grazie e nella lode, della salvezza
gia attivamente presente nel mondo intero” *

Per Karl Ranher la Chiesa, in quanto erede della me-
moria di Cristo e della sua storia, ¢ la forma storica e
categoriale della rivelazione escatologica di Dio o, in
altre sue parole, il sacramento visibile dellautocomu-
nicazione di Dio all'uomo in Cristo. La sacramenta-
lita della Chiesa svela, oltre che Dio al mondo, anche
il mondo a se stesso, in quanto il mondo guardando
al particolare della Chiesa pud comprendere il suo
destino nascosto, sicché il concetto di sacramento
applicato alla Chiesa serve ad allargare gli orizzonti
della Chiesa per comprenderne non solo la sua strut-

176. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



tura intrinseca (come in Semmelroth), ma anche la  43. K RaNHER, La Chiesa
o : ' ti (coll. Qua-

sua stessa missione nella storia.3 ¢ i sacramenti (coll. Qua
estiones disputatae), Her-

der-Morcelliana, Brescia

3. Al di la di queste diverse accentuazioni dei teolo- 1969
gi, l'uso che la LG fa del termine sacramento: 44. H. D LuBac, Medita-
a. ¢ funzionale a collegare la Chiesa con il Regno di ﬁog ¢ sulla Chiesa, oc. p.
Dio, in quanto dichiara che essa ¢ per il mondo il .
segno e lo strumento del Regno (veluti sacramen-
tum), superando un certo ecclesiocentrismo in cui
la Chiesa era pensata fine a se stessa invece che es-
sere vissuta come segno del radicarsi del Regno di
Dio nel mondo; b. in secondo luogo, ¢ funzionale
ad esprimere che la sacramentalita e la forma che
Dio assume per rendersi esperimentabile dalla no-
stra umanita e poterlo incontrare.
Percio questo implica che la Chiesa, al dila dei set-
te sacramenti e attraverso a quello che misterica-
mente avviene in essi, debba essere empiricamente
esperimentabile come spazio di umanita autentica
ed alternativa rispetto allumano del mondo, in
modo che in essa vibri la testimonianza del cam-
biamento che Cristo puo operare nelle coscienze
umane e nellagire dei credenti.

“La Chiesa ha per unica missione di rendere presente Cris-

to in mezzo agli uomini. Essa deve annunciarlo, mostrarlo,

darlo a tutti. Il resto non e che un di piti. Noi sappiamo che

non puo mancare a questa missione. Essa e e sara sempre

in tutta verita la Chiesa del Cristo: “Io sono con voi fino

alla fine del mondo” Ma quello che essa € in se stessa, bi-

sogna che lo sia anche attraverso i suoi membri. Quello

che essa ¢ per noi, bisogna che lo sia attraverso di noi. E’

necessario che attraverso noi Gesu Cristo continui ad es-
sere annunciato , che attraverso noi continui a trasparire”*

Cost si esplicita che la Chiesa non é la salvezza
(che é invece \Cristo), ma sacramento di salvezza
(visibilita storica della salvezza, cioé una umanita
guarita dalla fede nel Vangelo): e pertanto in essa
si deve poter vedere, pur dentro ai suoi limiti, che
in questa comunita e presente Dio stesso che vuole
incontrare gli uomini. Questo implica che la sa-

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  177.



45 Citazioni tratte da
Evangelii Gaudium (EG)
di PApA FRANCESCO.

cramentalita della Chiesa si svolga coerentemen-
te nell'esplicitazione di una fede che dia origine
ad una “comunita di credenti’, poiché soltanto per
questo mezzo la Chiesa puo essere strumento della
visibilita della salvezza del Regno.

Pertanto la Chiesa agisce come comunita di cre-
denti in due modi:

a. annunciando la lieta notizia del Vangelo con pa-
role ricche di abbandono fiduciale nel Dio che si e
rivelato in Gesu e di azioni di carita o di umanesi-
mo benevolo verso tutti:

“I lontani se non trovano nella Chiesa una spiritualita che
li sani, li liberi, li ricolmi di vita e di pace e che nel medes-
imo tempo li chiami alla comunione solidale e alla fecon-
dita missionaria, finiranno ingannati da proposte che non
umanizzano, né danno gloria a Dio” (EG 89). La Chiesa &
chiamata a testimoniare la vera guarigione dell'umano in
una “fraternita mistica, contemplativa, che sa guardare alla
grandezza sacra del prossimo, che sa scoprire Dio in ogni
essere umano, che sa sopportare le molestie del vivere
insieme aggrappandosi allamore di Dio, che sa aprire
il cuore allamore divino per cercare la felicita degli altri
come la cerca il loro Padre buono (EG 92). La Chiesa deve
“correre il rischio dell'incontro con il volto dellaltro, col
suo dolore e le sue richieste, con la sua gioia contagiosa
in un costante corpo a corpo. Lautentica fede nel Figlio di
Dio fatto carne ¢ inseparabile dal dono di sé, dall'appart-
enenza alla comunita, dal servizio, dalla riconciliazione
con la carne degli altri” (EG 88), poiché “la richiesta di
Cristo € di prenderci cura 'uno dell’altro: che siano una
sola cosa” (EG 99). “Comunita autenticamente fraterne e
riconciliate emanano una luce che attrae. Fa male riscon-
trare che ci siano comunita cristiane in cui si da spazio a
diverse forme di odio, divisione, calunnia, diffamazione,
vendetta, gelosia, desiderio di imporre le proprie idee a
qualsiasi costo” (EG 100).%

b. diventando cosi motivo di credibilita, poiché
nel suo modo di vivere unitariamente nella carita
mostra la verita umanizzante del Vangelo:
“Ci0 che contribuisce di piu, infine, a rivelare la presen-
za di Dio, ¢ la carita fraterna dei fedeli che unanimi nello

spirito lavorano insieme per la fede del Vangelo e si presen-
tano quale segno di unita” (GS 21).

178. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



Si puo riassumere questo pensiero della Chiesa che ¢
chiamata ad essere segno tra gli uomini di un vita nuova
attraverso una pagina poetica di Charles Péguy:

“Gesu, bambina, non ci ha dato delle parole morte

che noi dobbiamo chiudere in piccole scatole,

che dobbiamo conservare in olio rancido

come le mummie d’Egitto.

Gesu Cristo, ci ha dato parole vive da nutrire:

le parole di vita non si possono conservare che vive,
nutrite vive, portate, scaldate, calde in un cuore vivo.

Per nulla conservate ammuffite in piccole scatole di cartone.
Come Gesu ha preso, ¢ stato costretto

a prendere, a rivestire la carne mortale

per pronunciare queste parole carnali e per farle sentire,
cosi noi, ugualmente noi, a imitazione di Gesu,

cosi noi, che siamo carne, dobbiamo approfittarne,
approfittare del fatto che siamo carnali per conservarle,
scaldarle, per nutrirle in noi vive e carnali.

Ecco cio che gli angeli stessi non conoscono, bambina.
Cosl, approfittando del fatto che siamo carnali,
dobbiamo nutrire, abbiamo da nutrire nel nostro cuore
con la nostra carne e col nostro sangue, col nostro cuore,
le parole carnali, le Parole eterne, temporalmente,
carnalmente pronunciate.

Miracolo dei miracoli, bambina, mistero dei misteri.
Perché Gesu Cristo ¢ divenuto nostro fratello carnale.
Perché ha pronunciato temporalmente e carnalmente

le eterne parole.

E’ a noi, infermi, che ¢ stato dato,

E’ da noi che dipende, infermi e carnali,

di far vivere e di nutrire e di mantenere vive nel tempo
quelle parole pronunciate vive nel tempo.

Mistero dei misteri, questo privilegio ci ¢ stato dato.
Questo privilegio incredibile, esorbitante.

Di conservare vive le parole della vita,

di nutrire col nostro sangue, con la nostra carne, col cuore
delle parole che senza di noi ricadrebbero scarnite.

Di assicurare, (e incredibile,) di assicurare alle parole
come una seconda eternita,

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa

179.



uneternita temporale e carnale,

uneternita di carne e di sangue,

uneternita terrena.

Cosi noi tutti, figli di tutte le parrocchie,

siamo chiamati a nutrire la Parola del Figlio di Dio.

E’ a noi che tocca,

e a noi che appartiene, ¢ da noi che dipende

di farla intendere nei secoli dei secoli,

di farla risuonare.

Noi che non siamo nulla.

Noi che passiamo sulla terra

qualche annata da nulla

qualche povera annata miserabile:

siamo noi che siamo incaricati.

Noi che non possiamo nulla, che non siamo nulla,

che non siamo sicuri del domani,

né del giorno stesso, che nasciamo e moriamo

come creature di un giorno,

che passiamo come mercenari,

siamo ancora noi che siamo incaricati.

Noi che al mattino non siamo sicuri della sera.

E nemmeno del mezzogiorno.

E che la sera non siamo sicuri del mattino

dell'indomani mattina.

E’ da noi che dipende assicurare alle Parole

una seconda eternita, eterna.

Una perpetuita singolare.

Mistero, pericolo, gioia, disgrazia, grazia di Dio,

scelta, responsabilita spaventosa, miseria,

grandezza: noi creature effimere

che non duriamo che un giorno,

noi semplici viaggiatori, poveri viaggiatori,

girovaghi eterni, che entriamo nella vita
46. Cu. PiGuy, 1l portico e subito ne usciamo,
del mistero della seconda come dej girovaghi entrano in una fattoria
virti, Jaca book, (1984) . . ..
210213, ¢f anche H. U, Per una pagnotta e per un bicchiere di vino,
VON BaLTHASAR, Gloria I, noi deboli, noi fragili, noi precari, noi indegni:
f;i’;lf;;‘g’i’p].a:;‘9l‘3°°k’ Mi- é.da nc.)i che diI.)ende' c};e la Parola eterna

risuoni o non risuoni”.

180. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



10. EXTRA ECCLESIAM NULLA SALUS? 47. ORIGENE, In lesu nave 3,
5 e a CIPRIANO, Ep. 73, 21.

Dobbiamo introdurre a conclusione di questo ca-  48. ¢fJ. RaTZINGER, Il nuo-

pitolo una riflessione sullantico assioma: Extrq Y0 Popolo di Dio, Brescia
- . . . 1971,p.370.

ecclesiam nulla salus. Questo assioma risale a Ori-

gene e a Cipriano.”

1. Nelle sue omelie a commento del libro di Gio-

sug, Origene di fronte allepisodio della prostituta

Rakhab la cui casa viene risparmiata perché aveva

ospitato e nascosto gli esploratori ebrei (Gs 2, 1-21

e 6, 22-26), vede in questa casa 'immagine stessa

della Chiesa e scrive:

“Se qualcuno dunque vuole essere salvato venga in questa
casa, nella casa di costei che un tempo fu una prostituta.
Se qualcuno di quel popolo (giudaico) vuole essere salvato
venga in questa casa per ottenere la salvezza” E” in questo

contesto che Origene scrive: “Al di fuori di questa casa, os-

sia al di fuori della Chiesa, nessuno si salva”.

L'intento di Origene ¢ chiaro. Egli vuole fare una
esortazione agli ebrei, ai quali dice: non inganna-
tevi; voi credete di avere IAntico Testamento e che
questo vi basti. In realta avete bisogno anche voi
del sangue di Cristo. Anche per voi la sede inso-
stituibile della salvezza & la casa della prostituta
disprezzata, piena di idoli e di orrori, la Chiesa ve-
nuta dai pagani, che attraverso il sangue di Cristo
¢ divenuta sposa. Origene non vuole quindi asso-
lutamente sviluppare una teoria sulla salvezza del
mondo e sulla condanna dei non cristiani. E non &
il caso di sottolineare ancora che Origene stesso, il
quale poté invitare gli uomini alla Chiesa con tan-
ta drammaticita, era ben lontano da una teoria sul-
la perdizione della maggior parte dell'umanita.*®

2. Leggermente diverso ¢ il contesto in cui si muo-
ve lopera De unitate ecclesiae di Cipriano. Qui Ci-
priano si oppone accanitamente contro le divisio-
ni interne della comunita. La sua preoccupazione
e di difendere la struttura episcopale e la necessita
dell'unita. La divisione, per Cipriano, ¢ peccato, ¢

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  181.



49. H. DE LuBAc, Parados-
so e mistero della Chiesa,
Queriniana, Brescia 1969,
p- 109 (ora anche nell’e-
dizione dell'opera omnia
della Jaca book, vol. IX).

via della perdizione. non via di salvezza. All'inter-

no di questo ampio discorso egli dice:
“Chiunque si separa dalla Chiesa e si unisce ad una adul-
tera, si separa dalle promesse che sono date nella Chiesa;
egli non puo raggiungere la corona di vittoria del Cristo,
poiché ha abbandonato la Chiesa. Egli € uno straniero, un
profano, uno che appartiene alla potenza nemica. Non
puo avere Dio per padre chi non ha la chiesa come madre
(Habere jam non potest Deum patrem, qui Ecclesiam non
habet matrem)” (Cipriano, Ep. 73, 21) .

Il problema della salvezza dell'umanita é dunque
fuori dalla prospettiva di Cipriano: a lui sta a cuore
Punita della Chiesa, scossa al suo interno dalle divi-
sioni e dalle discordie.
Se dunque a Origene interessava rivolgersi ai giu-
dei per invitarli a non limitarsi allAntico Testa-
mento; a Cipriano interessa 'unita dei cristiani,
custodita all'interno della struttura episcopale, e
al di fuori della loro intenzione mentale intendere
questo assioma nei termini di esclusione dalla sal-
vezza dei non credenti.
Possiamo allora trarre le seguenti osservazioni:
a. La formula extra ecclesiam nulla salus si forma
nei primi tempi della Chiesa e trova la sua struttu-
ra definitiva nel terzo secolo. A questo primo sta-
dio storico essa non indica mai il rapporto della
Chiesa con il mondo ad essa esterno, non compor-
ta cioe un giudizio negativo nei confronti di coloro
che stanno al di fuori della Chiesa.
b. Al contrario essa € una formula intra-ecclesiale,
che regola i rapporti teologici di quei membri che
si sono separati attraverso uno scisma dalla comu-
nita cristiana. H. De Lubac ha chiarito questa im-
postazione dicendo:
“Il celebre assioma ‘nessuna salvezza fuori della chiesa’
non ebbe in origine presso i Padri della Chiesa quel sen-
so generale, che molti oggi pretendono. In situazioni ben
concrete, esso intendeva quei colpevoli, che avevano sulla

coscienza uno scisma, una ribellione, un tradimento nei
confronti della Chiesa’*

182. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



c. Questo assioma pero ha una lunga storia di in-

terpretazione,® a causa della quale si ¢ finito per  50.Y. ConGar, Sainte Egli-
dargli un’interpretazione negativa, restrittiva ed z;efotz)[;f;:etsa pé)g(r)ghe;;is
escludente, e cioé che non ci si puo salvare se non 1964, pp. 417-432.
entrando nella Chiesa. Insomma: fuori della Chie-

sa gli uomini si dannano. A questo assioma (che

non ¢ mai stato citato dal Concilio), oggi si da

un orientamento diverso all'interno del disegno

dell'universale chiamata alla salvezza e della pre-

destinazione di tutti gli uomini in Cristo:

“La divina Provvidenza non nega gli aiuti necessari alla
salvezza a coloro che non sono ancora arrivati alla chi-
ara cognizione e riconoscimento di Dio, ma si sforzano,
non senza la grazia divina, di condurre una vita retta” (LG
16). “Poiché Cristo &€ morto per tutti e la vocazione ultima
dell'uvomo ¢ realmente una sola, quella divina, dobbiamo
ritenere che lo Spirito Santo, nel modo che Dio conosce
[modo Deo cognito], offra a tutti la possibilita [cunc-
tis possibilitatem offerre] di essere associati al mistero
pasquale” (GS 22).

Cio che il Vaticano II afferma ¢ dunque un pen-
siero positivo: solo Cristo ¢ la Via per la salvezza.
Tuttavia non tira la conseguenza che tutto cio che
¢ “fuori di Cristo” vada classificato come escluso
dalla salvezza. Al contrario traccia una possibilita
piu o meno ampia di poter accedere alla salvezza
in Cristo, immaginando la Chiesa come costituita
a cerchi concentrici, tenuti insieme dal suo cen-
tro, appunto il Cristo Signore. Anche i piti lontani
hanno unattrazione verso quel centro e sono sotto
il suo influsso:
“quanto a quelli che non hanno ancora ricevuto il Vangelo,
anchessi in vari modi sono ordinati al popolo di Dio. In
primo luogo quel popolo al quale furono-dati i testamenti
e le promesse e dal quale Cristo & nato secondo la carne (cf
Rm 9, 4-5), popolo molto amato in ragione della elezione,
a causa dei padri, perché i doni e la chiamata di Dio sono
irrevocabili (cf Rm 11, 28-29). Ma il disegno di salvezza
abbraccia anche coloro che riconoscono il Creatore, e tra
questi in particolare i musulmani, i quali, professando di
avere la fede di Abramo, adorano con noi un Dio unico,
misericordioso che giudichera gli uomini nel giorno fina-

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  183.



le. Dio non e neppure lontano dagli altri che cercano il Dio ignoto
nelle ombre e sotto le immagini, poiché egli da a tutti la vita e il
respiro e ogni cosa (cf At 1,7,25-26), e come Salvatore vuole che
tutti gli uomini si salvino (cf 1 Tm 2,4). Infatti, quelli che senza
colpa ignorano il Vangelo di Cristo e la sua Chiesa ma che tutta-
via cercano sinceramente Dio e coll’aiuto della grazia si sforzano
di compiere con le opere la volonta di lui, conosciuta attraverso il
dettame della coscienza, possono conseguire la salvezza eterna. Né
la divina Provvidenza nega gli aiuti necessari alla salvezza a coloro
che non sono ancora arrivati alla chiara cognizione e riconosci-
mento di Dio, ma si sforzano, non senza la grazia divina, di condu-
rre una vita retta. Poiché tutto cio che di buono e di vero si trova in
loro ¢ ritenuto dalla Chiesa come una preparazione ad accogliere
il Vangelo e come dato da colui che illumina ogni uomo, affinché
abbia finalmente la vita. Ma molto spesso gli uomini, ingannati dal
maligno, hanno errato nei loro ragionamenti e hanno scambiato la
verita divina con la menzogna, servendo la creatura piuttosto che il
Creatore (cf Rm 1,21 e 25), oppure, vivendo e morendo senza Dio
in questo mondo, sono esposti alla disperazione finale. Percio la
Chiesa per promuovere la gloria di Dio e la salute di tutti costoro,
memore del comando del Signore che dice: “Predicate il Vangelo
ad ogni creatura” (Mc 16,15), mette ogni cura nell'incoraggiare e
sostenere le missioni” (LG 16).

La visione positiva dell’asserto ¢ ripresa anche in Evange-
lii nuntiandi (1975) di Paolo VI, lesortazione sul compito
missionario del cristiano. Trattando, nella parte quinta,
dei destinatari dellevangelizzazione il Papa scrive:

Esso (il primo annuncio) si rivolge anche a immense porzioni di
umanita che praticano religioni non cristiane, che la chiesa rispet-
ta e stima perché sono lespressione viva dellanima di vasti grup-
pi umani. Esse portano in sé leco di millenni di ricerca di Dio,
ricerca incompleta, ma realizzata spesso con sincerita e rettitudine
di cuore. Posseggono un patrimonio impressionante di testi pro-
fondamente religiosi. Hanno insegnato a generazioni di persone a
pregare. Sono tutte cosparse di innumerevoli ‘germi del Verbo’ e
possono costituire una autentica ‘preparazione evangelica’ ... Anche
di fronte alle espressioni religiose naturali piu degne di stima, la
chiesa si basa sul fatto che la religione di Gesu, che essa annunzia
mediante levangelizzazione, mette oggettivamente I'uomo in rap-
porto con il piano di Dio, con la sua presenza vivente, con la sua
azione: essa fa cosi incontrare il mistero della paternita divina che
si china sulla umanita; in altri termini, la nostra religione instaura
effettivamente con Dio un rapporto autentico e vivente, che le altre
religioni non riescono a stabilire, sebbene esse tengano, per cosi
dire, le loro braccia tese verso il cielo (EN 53).

184. Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa



Per dirla in termini piu tradizionali: lopinione condivisa
della Chiesa (al di 1a delle interpretazioni del passato) e
ora che la salvezza ¢ data anche nelle religioni non cri-
stiane, quindi al di fuori della chiesa, anche se la chiesa
cattolica possiede il rapporto autentico e pieno con Dio.
Mentre nelle religioni non cristiane 'uvomo arriva a Dio in
forza della sua buona fede (su cui nessuno puo giudicare,
poiché “e nota solo a Dio™: modo Deo cognito), quindi a
causa del suo stato soggettivo; nel cristianesimo invece ce
un rapporto oggettivo ed effettivo con Dio (sono i termini
usati da Paolo VI).

Nel De dono perseverantiae (6, 12) Agostino, scriveva che
siamo tutti piu al sicuro se rimettiamo tutto nelle mani di
Dio: “Tutiores vivimus si totum Deo damus’.

Possiamo in conclusione dire che sotto lassioma negativo
Extra ecclesiam nulla salus pulsa una coscienza autentica
della comunita credente, riassumibile in due punti: a. la
coscienza dell'universalita di cio che ¢ accaduto in Cristo
¢ a favore di tutti gli uomini; b. e la consapevolezza che vi
¢ un luogo dove la salvezza di Cristo si manifesta oggetti-
vamente e sacramentalmente come salvezza universale, e
questo luogo ¢ la Chiesa. La formula vera sarebbe allora:
In Ecclesia salus, Dentro la Chiesa ce salvezza!

Capitolo Sesto. La natura della Chiesa. Che cosa dice la Chiesa di se stessa  185.



Capitolo settimo
LA CHIESA ED I SUOI MINISTERI

Lannuncio di Cristo Signore - ossia la comunicazione del-
la fede - & il mandato che non e riservato ad alcuni fedeli,
ma e il compito proprio di tutto il popolo di Dio: la missio-
ne ¢ il frutto e lespressione della coscienza dei credenti di
essere il “popolo messianico’, radunato in Cristo, segnato
da una vocazione profetica, sacerdotale e regale in favore
dell'intera umanita.
Come Gesu, la Chiesa non esiste per farsi servire, ma per
servire il mondo affinché venga trasformato secondo il
progetto di Dio. Laspetto dominante della Chiesa non ¢
dunque il potere, ma il servizio. Questa missione comune
si esercita attraverso i vari ministeri: “Unica ¢ la missione,
molteplici sono i ministeri” (Ap. Act., 2)
La dimensione fondamentalmente misterica e sacramen-
tale della Chiesa non significa dunque sottovalutarne o
negarne la struttura visibile e giuridica, poiché non si puo
dare alcuna comunione veramente umana, che non si
stabilizzi e si esprima in un ordinamento sociale, in cui
appunto la molteplicita dei membri della Chiesa attui il
servizio globale che la Chiesa ¢ chiamata ad esprimere
verso il mondo, ossia lasciare trasparire nelle sue paro-
le e nelle sue aziooni il mistero della carita comunionale
di Dio, Trinita d'amore, riversato nell'umanita mediante
il Cristo Incarnato, morto e risorto, attraversol’irraggia-
mento di grazia dello Spirito Santo. La LG nel capitolo III
dice infatti:
“Cristo Signore, per pascere e sempre pill accrescere il popolo di
Dio, ha stabilito nella sua Chiesa vari ministeri, che tendono al
bene di tutto il corpo. I ministri infatti che sono rivestiti di sacra
potesta, servono i loro fratelli, perché tutti coloro che apparten-
gono al popolo di Dio, e percio hanno una vera dignita cristiana,

tendano liberamente e ordinatamente allo stesso fine e arrivino alla
salvezza’( LG 18).

Partiamo allora nella nostra riflessione dal ministero piu
diffuso nel popolo di Dio, quello dei cristiani-laici.

186. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



1. IL MINISTERO DEI CRISTIANI-LAICI (CHRISTIFIDELES
LAICI) NELLA STORIA E NEL VATICANO II

I testi neotestamentari ci presentano una Chiesa in cui e
riconosciuta a tutti i credenti il compito di annunciare le-
vento di Cristo. I carismi sono dati a tutti per questo: tutti,
nella loro diversita, sono chiamati ad una partecipazione
attiva:
E’ Cristo che ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di es-
sere profeti, ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere
pastori e maestri,12per preparare i fratelli a compiere il ministero,
allo scopo di edificare il corpo di Cristo,13finché arriviamo tutti
all'unita della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all'uo-
mo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo....
agendo secondo verita nella carita, cerchiamo di crescere in ogni
cosa tendendo a lui, che ¢ il capo, Cristo.16Da lui tutto il corpo,
ben compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giun-
tura, secondo lenergia propria di ogni membro, cresce in modo da
edificare se stesso nella carita (Ef 4, 11-16).

La diversita ministeriale non segna una “distinzione di di-
gnita” fra i ministeri all'interno della Chiesa.

1. La parabola storica dell'emarginazione del laicato nella
Chiesa

La “questione del laicato” comincia a sorgere all'interno
della travagliata trasformazione che la Chiesa ha vissuto
nel ITI-IV secolo quando si € misurata con il mondo cul-
turale latino e la struttura imperiale. In questo periodo il
cristianesimo ¢ divenuto un fenomeno di massa, diven-
tando con Teodosio religione imperiale: inizia cosl una
“simbiosi con la societa temporale” (Congar) e la conse-
guente dimenticanza della dimensione escatologica della
fede cristiana. Il cristianesimo si mescola con il mondo.
a. Alla precedente contrapposizione tra credenti in Cristo
e mondo pagano si sostituisce lentamente una contrap-
posizione intra-ecclesiale tra due diversi gruppi di cristia-
ni: i monaci, considerati come i veri spirituali, e i laici
impegnati nel mondo. Alla sovraesaltazione dei primi si
accompagna una diminuita considerazione di questi cri-
stiani che vivono nella condizione familiare, nel lavoro e
nella societa.

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 187.



Contemporaneamente si assiste ad una progressiva istitu-
zionalizzazione di una Chiesa pit numerosa che si strut-
tura intorno alle figure di ministri ordinati. Tertulliano
e la Traditio apostolica (intorno al 215) di Ippolito sono
i primi testimoni dell'inizio della marginalizzazione dei
laici nella Chiesa, anche, se in questo periodo, grandi
maestri di dottrina sono proprio alcuni laici (Giustino,
Tertulliano, Origene, Prudenzio, Boezio, Cassiodoro) ed
i laici partecipano alla designazione dei vescovi delle loro
chiese locali.

b. Con l'inizio del Medioevo la Chiesa si strutturera sem-
pre piti in senso piramidale intorno a tre elementi: clero,
monaci, laici. Nella societa medioevale, fortemente sa-
cralizzata, i laici, che esercitano attivita nel mondo sono
collocati, secondo il dualismo sacro-profano, all'ultimo
gradino di questa piramide, nella cui gerarchia vengono
invece considerati al primo posto i monaci, se si guarda
alla perfezione spirituale come criterio di sistematizzazio-
ne, oppure il clero, se si considera lesercizio dellautorita.
Nelle Decretali di Graziano (1075/80-1145/47) questa se-
parazione viene fissata giuridicamente:

“Vi sono due tipi di cristiani: quelli che si dedicano al servizio di-

vino ... laltro genere di cristiani sono i laici, ai quali & permesso
possedere beni per 'uso del mondo, sposarsi, coltivare la terra ...

c. Sara la riforma protestante ad operare una radicale ri-
valutazione del laicato. sostenendo 'idea di un sacerdozio
universale radicato sul sacerdozio di Cristo e sul batte-
simo: “Noi tutti che siamo battezzati siamo ugualmente
sacerdoti’, dira Lutero. In reazione il Concilio di Trento
portera in primo piano il potere sacro dato ai sacerdoti in
forza del sacramento dellordine, per cui il sacerdozio co-
mune dei fedeli verra “sminuito’, senza pero venire espli-
citamente mai negato. In questa visione il “laico” diventa
sempre piu sinonimo di soggetto non competente, passivo,
sottoposto al clero. Alle due sfere di azione - la Chiesa da
un lato, il mondo dallaltro - corrispondono due gruppi
di cristiani: lo stato clericale (e quello monastico ad esso
assimilato) e il laicato.

188. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



d. Questa strutturazione permarra nel corso dei secoli,
anche se per esempio Leone XIII, all'interno di una nuo-
va strategia pil aperta verso la societa, cerchera di coin-
volgere maggiormente il laicato, ma mai viene messa in
discussione il quadro interpretativo bipolare della Chiesa
divisa tra clero e laicato. I laici cristiani sono pensati come
ponte fra la Chiesa e il mondo. Clero e laici sono diventati
due stati “eterogenei’, in quanto ilaici hanno il compito di
immergersi nella storia per incarnare quanto definito di
principio dal clero; insomma il ruolo laicale é “soggetto”
sul piano temporale, ma operante su mandato della gerar-
chia ecclesiastica.

e. Nella riflessione teologica si ottiene una svolta intorno
agli anni 1950, in cui si ha un primo tentativo di teolo-
gia del laicato (Y. M. CONGAR, Jalons pour une teologie
du laicat) in cui si coglie la specificita del cristiano-laico
di essere chiamato per vocazione battesimale ad essere te-
stimone delle realta soprannaturali dentro il mondo, non
pero esercitando questa testimonianza per delega o man-
dato della gerarchia, ma in forza del battesimo.

2. LA RICONSIDERAZIONE DEL LAICO-BATTEZZATO
NELLA CHIESA

Il vero cambiamento si ha con il Vaticano II, che per il
suo radicale ripensamento di tutta l'ecclesiologia, soprat-
tutto con laver invertito loriginario ordine dello schema
della LG che prevedeva il capitolo sulla gerarchia prima
del capitolo sul popolo di Dio, ha permesso uno sguardo
radicalmente diverso e nuovo, aprendo l'interrogativo su
chi sia il laico e quale sia il suo compito specifico nella
Chiesa.

La precedenza accordata al popolo di Dio (cap. II) rispetto
al capitolo sulla gerarchia (cap. III) ha dunque permesso
di leggere il ministero laicale all’interno del popolo di Dio,
dissolvendo cosi la diffusa e secolare identificazione della
Chiesa con la sola gerarchia.

I primi tre capitoli della LG collocano la visione del laico
cristiano nel quadro dellaffermazione sull'uguale dignita

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 189.



di tutti i cristiani e la sua partecipazione al tripli-
ce munus di Cristo; il capitolo IV e I'Apostolicam
Actuositatem si soffermano invece sullo specifico.
In sintesi il laico e presentato prima di tutto come
credente e membro del popolo di Dio, incorporato
per il battesimo a Cristo e alla Chiesa. La sua spe-
cificita poi e cosi descritta:

“Per loro vocazione ¢ proprio dei laici cercare i Regno di

Dio trattando le cose temporali e ordinandole secondo
Dio” (LG 31)

ed ancor piu chiaramente in Apostolicam Actosi-
tatem, Decreto del Vaticano II sullapostolato dei
laici:
“Bisogna che i laici assumano l'instaurazione dellordine
temporale [= ordinandolo a Dio per mezzo di Cristo]
come compito proprio e in esso, guidati dalla luce del Van-

gelo e dal pensiero della Chiesa e mossi dalla carita cristia-
na, operino direttamente e in modo concreto” (Ap Act 7).

Lelemento qualificante dei laici ¢ dunque descrit-
ta come il vivere la sequela di Cristo nel mondo,
“di cui la loro esistenza € come intessuta” (LG 31).
Pertanto la GS indica “l'indole secolare” come lo
specifico della missione dei Crististifideles laici:

“Al laici spettano propriamente, anche se non esclusiva-
mente, gli impegni e le attivita temporali” (GS 43).

Infine I'Esortazione apostolica Christifideles Laici
di Giovanni Paolo II (1988) descrive piu ampia-
mente la missione dei battezzati nella Chiesa, di-
cendo:

I fedeli laici per la loro dignita battesimale partecipano,
per la loro parte, al triplice ufficio sacerdotale, profetico e
regale di Gesu Cristo. ... sono partecipi dell'ufficio sacer-
dotale, per il quale Gesu ha offerto Se stesso sulla Croce
e continuamente si offre nella celebrazione eucaristica a
gloria del Padre per la salvezza dell'umanita. Incorporati a
Gest Cristo, i battezzati sono uniti a Lui e al suo sacrificio
nellofferta di se stessi e di tutte le loro attivita  (cf Rom
12, 1-2). ... La partecipazione all’ufficio profetico di Cristo
... abilita e impegna i fedeli laici ad accogliere nella fede il
Vangelo e ad annunciarlo con la parola e con le opere non

190. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



esitando a denunciare coraggiosamente il male. ... sono al-
tresi chiamati a far risplendere la novita e la forza del Van-
gelo nella loro vita quotidiana, familiare e sociale, come
pure ad esprimere, con pazienza e coraggio, nelle contrad-
dizioni dellepoca presente la loro speranza nella gloria
«anche attraverso le strutture della vita secolare». Per la
loro appartenenza a Cristo Signore e Re dell'universo i fed-
eli laici partecipano al suo ufficio regale e sono da Lui chia-
mati al servizio del Regno di Dio e alla sua diffusione nella
storia. Essi vivono la regalita cristiana, anzitutto mediante
il combattimento spirituale per vincere in se stessi il regno
del peccato (cf Rom 6, 12), e poi mediante il dono di sé per
servire, nella carita e nella giustizia, Gesu stesso presente
in tutti i suoi fratelli, soprattutto nei piu piccoli (cf Mt 25,
40). Ma i fedeli laici sono chiamati in particolare a ridare
alla creazione tutto il suo originario valore. Nellordinare il
creato al vero bene dell'uomo con unattivita sorretta dalla
vita di grazia, essi partecipano all’esercizio del potere con
cui Gesu Risorto attrae a sé tutte le cose e le sottomette,
con se stesso, al Padre, cosi che Dio sia tutto in tutti” (ChL
n. 14).

3. MODALITA ESPRESSIVE
DEL LAICO-CRISTIANO NELLA CHIESA

La conseguenza di questi principi affermati dal
Magistero ecclesiale, possiamo dire che I'iniziazio-
ne cristiana, mentre inserisce il singolo credente
battezzato nel corpo ecclesiale, lo abilita ad agire
in quanto cristiano nel tessuto della storia umana.
Egli diventa soggetto storico che determina il suo
pensare, il suo relazionarsi e il suo agire a partire
dalla struttura cristologico-pneumatologica della
nuova identita che egli ha assunto con il battesimo
e che, in quanto tale, puo esercitare nella Chiesa.

a. Il battezzato non ha quindi bisogno di una delega
ecclesiastica, né di una investitura celebrativa per
realizzare la sua identita cristiana nel mondo. E’
sufficiente il sacramento del battesimo: questa ¢ la
sua investitura ministeriale. Evidentemente, par-
tecipando all'intreccio comunionale della Chiesa,
non potra procedere per conto suo e quindi sara

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 191.



1. LG 12. “La totalita dei fe-
deli, avendo l'unzione che
viene dal Santo (c¢f 1 Gv
2,20 e 27), non puod sba-
gliarsi nel credere, e mani-
festa questa sua proprieta
[di testimonianza pro-
fetica] mediante il senso
soprannaturale della fede
di tutto il popolo, quando
“dai vescovi fino agli ulti-
mi fedeli laici” mostra l'u-
niversale suo consenso in
cose di fede e di morale. E
invero, per quel senso del-
la fede (sensus fidei), che &
suscitato e sorretto dallo
Spirito di verita, e sotto la
guida del sacro magistero,
il quale permette, se gli si
obbedisce fedelmente, di
ricevere non pill una pa-
rola umana, ma veramente
la parola di Dio (¢f 1 Ts
2,13), il popolo di Dio ade-
risce indefettibilmente alla
fede trasmessa ai santi una
volta per tutte (¢f Gdc 3),
con retto giudizio penetra
in essa piu a fondo e piu
pienamente I'applica nella
vita.

corresponsabile con I'intera Ecclesia, dialogando e
lasciandosi illuminare da essa in forza della comu-
nione ecclesiale, che rappresenta il bene piu gran-
de da salvaguardare.

Sulla base dell'uguale dignita di tutti i cristiani il
Concilio ha messo in luce le forme nelle quali si
concretizza la partecipazione di tutti al narrare e
celebrare la fede.

Il n. 12 della LG afferma che la possibilita di espri-
mere il contenuto della fede cristiana si fonda sul
sensus fidei, cioé sulla capacita propria di tutti i cri-
stiani (“dai vescovi fino agli ultimi fedeli laici”) do-
nata con l'iniziazione cristiana, di sapere e conosce-
re le cose di Dio.! La Chiesa si presenta percio come
insieme di credenti tutti resi capaci dal dono dello
Spirito di comprendere quanto il Cristo ha compiu-
to e detto aprendosi alla verita tutt’intera.

Inoltre lo Spirito Santo non si limita a santificare e a
guidare il popolo di Dio per mezzo dei sacramenti
e dei ministeri, e ad adornarlo di virt, ma “distri-
buendo a ciascuno i propri doni come piace a lui” (1
Cor 12,11), dispensa pure tra i fedeli di ogni ordine
grazie speciali, con le quali li rende adatti e pronti ad
assumersi vari incarichi e uffici utili al rinnovamen-
to e alla maggiore espansione della Chiesa secondo
quelle parole: “A ciascuno la manifestazione dello
Spirito & data perché torni a comune vantaggio” (1
Cor 12,7). E questi carismi, dai piu straordinari a
quelli piu semplici e piu largamente diffusi, siccome
sono soprattutto adatti alle necessita della Chiesa
e destinati a rispondervi, vanno accolti con grati-
tudine e consolazione. Non bisogna pero chiedere
imprudentemente i doni straordinari, né sperare da
essi con presunzione i frutti del lavoro apostolico. I
giudizio sulla loro genuinita e sul loro uso ordina-
to appartiene a coloro che detengono lautorita nella
Chiesa; ad essi spetta soprattutto la responsabilita
di non estinguere lo Spirito, ma di esaminare tutto e
ritenere cio che e buono (c¢f1 Ts 5,12 e 19-21).

192. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



b. Sempre in forza del battesimo i fedeli costituisco-
no unassemblea sacerdotale che partecipa dellofferta
sacrificale del Cristo al Padre. Pill particolarmente
lassemblea eucaristica va vista non come unazio-
ne del presidente al quale si unisce il popolo, ma
come “azione di Cristo e del popolo di Dio gerar-
chicamente ordinato” (Institutio Generalis Mis-
salis Romani n. 1). E di conseguenza l'azione dei
ministri ordinati non esaurisce, né si sostituisce
all'actio della comunita ecclesiale.?

c. Sul presupposto di una comune partecipazione
alla ministerialita generale della Chiesa vanno col-
locati i ministeri specifici, istituiti e di fatto eserci-
tati dai laici.

Circa i ministeri istituiti, il punto di riferimento e
il motu proprio di Paolo VI Ministeria quaedam
(1972) con il quale viene riformato il ministero
fondato sui tradizionali sette gradi dellordine ed
eliminata la distinzione fra ordini maggiori e or-
dini minori; e vengono mantenuti solo i ministeri
del lettorato e dellaccolitato, aperti anche ai chri-
stifideles laici.

d. Forse poco sottolineato, ma non meno impor-
tante di tutti i ministeri nella Chiesa, va consi-
derato il ministero degli sposi cristiani. La cresci-
ta del Regno di Dio nella storia che ¢ l'orizzonte
della storia di Gesu e della vita della Chiesa, im-
plica anche la qualita dellesistere di ogni singolo
cristiano. Anche il matrimonio nell'unione di un
uomo e una donna come forma stabile di vita,
non ¢ estraneo a questa logica: esso & corrobora-
to da un sacramento, che istituisce la coppia e la
famiglia come soggetto che, nella esperienza di
una comunione nella differenza di maschio-fem-
mina e figli, attua il mistero di Cristo, costituendo
“una Chiesa domestica”. Lungi dallessere una sa-
cralizzazione di una realta umana, il matrimonio

2. “Le azioni liturgiche non
sono azioni private ma ce-
lebrazioni della Chiesa, che
¢ “sacramento di unitd”,
cioé popolo santo raduna-
to e ordinato sotto la guida
dei vescovi. Percio tali azio-
ni appartengono all'intero
corpo della Chiesa, lo ma-
nifestano e lo implicano;
ma i singoli membri vi sono
interessati in diverso modo,
secondo la diversita degli
stati, degli uffici e della par-
tecipazione effettiva. (Sacr.
Conc. 26)

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 193.



va interpretato nella chiave simbolica secondo le espres-
sioni di Paolo:

“Questo mistero [del rapporto uomo-donna nel matrimonio] e
grande: lo dico di Cristo e della Chiesa” (Ef 5, 32).

Gli sposi cristiani riconoscono di essere partecipi della
storia di alleanza di Dio con 'umanita, non solo indivi-
dualmente, ma come coppia, tanto da poter celebrare -
come ministri propri - la loro unione quale partecipazio-
ne rivelativa e attuativa del mistero di Dio in Cristo. La
celebrazione del matrimonio é levento con cui un uomo
e una donna incontrano in maniera unica e singolare l’al-
leanza di Dio con 'umanita, l'accolgono nella loro vita e
cercano di corrispondervi. Chi “si sposa nel Signore” ma-
nifesta il Regno, lo anticipa, affrettandone la venuta (cf 2
Pt 3, 12): gli sposi cristiani con la loro unione vissuta nella-
more reciproco, carnale e affettivo, danno forma umana
visibile al Regno di Dio, che si attua nella comunione di
carita tra Dio e gli uomini. In particolare essi richiama-
no il fatto della mediazione dellaltro per il compimento
dell’umano: laltro nella sua radicale alterita é necessario
perché si compia la realta umana autentica.

Sia il Decreto del Vaticano II Apostolicam actuositatem,
sia lesortazione apostolica Familiaris consortio (1981)
suggeriscono innumerevoli forme di esercizio ministeria-
le per il Regno da svolgersi nella coppia: la testimonianza
della fedelta nella fede e nellamore; il ministerium vitae
nella procreazione di figli e soprattutto nella loro educa-
zione cristiana; nellospitalita e apertura della casa per co-
loro che sono nel bisogno; il sostegno delle famiglie in
difficolta ...

3. IL MINISTERO ORDINATO

Il ministero ordinato pone nella Chiesa la “distinzione
. . s .
canonica” fra clerici e laici: cio € dovuto alla differenza
che vi ¢ fra il ministero ordinato e tutti gli altri ministeri.
Tutti questi ministeri, complessivamente, costituiscono la
dinamica vitale della Chiesa e della sua missione, ma nes-
suno di essi, preso a se stante, e costitutivo della struttura
ecclesiale. Tra tutti questi ministeri, tuttavia, la funzione

194. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



del ministero dei pastori nella Chiesa appartiene allessen-
za della sua struttura, cosi che non si potrebbe dire che la
Chiesa esista, nella sua forma completa, la dove mancasse-
ro ministri ordinati (cf Ignazio di Antiochia, Ad Trall., 3).
Per questo motivo il Vaticano II, collocando il ministero
ordinato nel quadro generale del sacerdozio comune dei fe-
deli, lo dichiara singolare e diverso “per essenza e non solo
per grado’, il che vuol dire che non si tratta solo di un mi-
nistero piti eccellente, ma che possiede “una connotazione
di essenziale differenza” in ordine al costituirsi della stessa
Chiesa. 11 che lo diversifica da tutti gli altri ministeri.

1. Rapporto fra sacerdozio dei fedeli e sacerdozio ordinato

a. Il concilio ha messo in luce che “tutti i fedeli forma-
no un sacerdozio santo” (Presbiterorum Ordinis 2). Nello
stesso tempo pero ha precisato che, in funzione dell’'uni-
ta degli stessi fedeli in un solo corpo, Nostro Signore ha
scelto “alcuni di loro come ministri, in modo che nel seno
della societa dei fedeli avessero il sacro potere dell'ordine”
(PO 2). Tale potere é “una diaconia o ministero” (LG 24),
cioe e un servizio a favore dell’intero popolo di Dio, e si dif-
ferenzia per essenza dal popolo santo di Dio, in quanto per
il “sacramento dell'ordine, i presbiteri, in virtu dell'unzio-
ne dello Spirito Santo, sono segnati da uno speciale carat-
tere che li configura a Cristo sacerdote, in modo da poter
agire in nome e nella persona di Cristo” (PO 2; LG 10).
Dunque rispetto al battesimo, il sacramento dellordine
conferisce una funzione diversa e costitutiva della strut-
tura essenziale della Chiesa.

b. Pertanto i presbiteri “non sostituiscono, bensi promuo-
vono il sacerdozio battesimale di tutto il popolo di Dio”;
e 1 due sacerdozi (distinti per essenza, ma non separati)
“sono tra loro coordinati, derivando entrambi - in forme
diverse - dall'unico sacerdozio dei Cristo. Il sacerdozio
ministeriale, infatti, non significa di per sé un maggior
grado di santita rispetto al sacerdozio comune dei fedeli;
ma, attraverso di esso, ai presbiteri e dato da Cristo nello
Spirito un particolare dono, perché possano aiutare il po-

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 195.



3. J. DuponT, Teologia
della Chiesa negli Atti de-
gli Apostoli, EDB, Bologna
1984; A. LEMAIRE, Dai ser-
vizi ai ministeri. I servizi
ecclesiali nei primi due se-
coli, in Concilium 8 (1972)
1859-1875; G. BORNKAM,
npéoPug, In Grande Lessi-
co del Nuovo Testamento,
Paideia 1977, X1, 81-164;

polo di Dio a esercitare con fedelta e pienezza il sa-
cerdozio comune che gli e conferito” (Pastores dabo
vobis, 17). 1l sacerdozio ministeriale &€ dunque “es-
senzialmente finalizzato al sacerdozio regale di tutti
i fedeli e ad esso ordinato” (Christifideles Laici, 22).
E poiché egli rende visibile Cristo-Capo, al presbite-
ro compete il ruolo di direzione del popolo di Dio.

c. Lidentita del presbitero consiste “nellessere una
derivazione, una partecipazione specifica e una
continuazione di Cristo stesso” sotto laspetto di
“una ripresentazione sacramentale di Gesu Cri-
sto capo e Pastore” (Pastores dabo vobis, 112. 15).
In epoca patristica e medioevale la repraesentatio
Christi assume denominazioni diverse, tra le quali
domina la formula in persona Christi agere, utiliz-
zata in ambito sacramentale e specialmente in rife-
rimento all’Eucaristia, nel senso che le parole pro-
nunciate dal sacerdote nella consacrazione sono
parole di Cristo stesso. Lagire in persona Christi
- spiegala Congregazione per il Clero - “vuol dire
piu che ‘a nome’ o ‘nelle veci di Cristo’ (quasi in
sua sostituzione) “la specifica e sacramentale iden-
tificazione con il sommo ed eterno Sacerdote, che
¢ lautore e il principale soggetto di questo suo pro-
prio compito, nel quale in verita non puo essere so-
stituito da nessuno” (Ecclesia de Eucharistia, 4).

d. Lidentita del presbitero, oltre che in chiave cri-
stologica, va letta anche in ordine alla Chiesa: egli
¢ abilitato a compiere atti che sono della Chiesa, e
li compie “a nome di tutto il popolo” (LG 10) o “in
nome di tutta la Chiesa” (PO 2), per cui possiamo
dire che agisce anche in persona ecclesiae.

2. Le origini della struttura gerarchica
della Chiesa nel Nuovo Testamento 3

a. Lappartenenza del ministero ordinato alla co-
stituzione essenziale della chiesa ha le sue radici

196. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



nel Nuovo Testamento. Certamente in primo piano nel-
la comunita cristiana appare la sua vivacita carismatica,
ricca di diverse operosita considerate doni dello Spirito
(cf 1 Cor 12). E qui va segnalato lanima profonda della
Chiesa di avere prima di tutto una struttura carismatica.
Tuttavia ben presto il NT, nello sviluppo dell'organizza-
zione della comunita, ci testimonia il costituirsi di una
struttura gerarchica. Natura carismatica e struttura gerar-
chica pero non sono presentate come alternative, ma tra
loro armoniche. Il testo che maggiormente lo mostra e At
15, il cosiddetto “concilio di Gerusalemme”, dove si dice:
“parve bene agli apostoli e ai presbiteri con tutta intera
lassemblea” (At 15, 22) e subito dopo, con un paralleli-
smo significativo (v. 28), “parve bene allo Spirito Santo e
anoi. Apostoli e presbiteri dunque non agiscono in forza
di un loro parere personale o di una maggioranza politi-
co-democratica, ma in virtl di una comunione generata
dallazione carismatica dello Spirito.

b. In questa struttura gerarchico-carismatica emerge pri-
ma di tutto una figura il cui ruolo risale con assoluta chia-
rezza alla volonta di Gesu stesso: quella dei Dodici apo-
stoli. Essi sono lanello di collegamento tra l'evento di Gesl,
del suo insegnamento, della sua morte e risurrezione, di
cui gli apostoli sono i testimoni insostituibili, e la tradi-
zione di fede successiva.

c. Accanto alla figura degli apostoli si delinea unaltra fi-
gura, che appare funzionale alla trasmissione fedele del
patrimonio della fede degli apostoli: ¢ la figura dei presbi-
teri-episcopi. Usiamo questa translitterazione dei termini
greci (mpéoPug: anziano e, al comparativo, npecsPutepog:
piu anziano - €mickomoc: soprintendente, sorvegliante,
custode) piuttosto che con la versione invalsa di “pre-
ti” e “vescovi’, perché nel NT essi non denotano ancora
due funzioni distinte. I due termini sembrano sinonimi,
come si arguisce dal discorso di Paolo agli “anziani/pre-
sbiteri” di Efeso (At 20, 17) che egli ha voluto radunare
a Mileto, ma di cui poi nel corso dellesortazione si dice

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 197.



4. At 14, 23: “[Paolo e
Barnaba] designarono
quindi per loro in ogni
Chiesa  (Iconio, Listra
Antiochia) alcuni anziani
(npeoPutépovg) e, dopo
avere pregato e digiunato,
li affidarono al Signore, nel
quale avevano creduto”.
- Tt 1, 5: “Ti ho lasciato
a Creta: perché tu metta
ordine in quello che ri-
mane da fare e stabilisca
alcuni presbiteri in ogni
citta, secondo le istruzio-
ni che ti ho dato. Ognuno
di loro sia irreprensibile,
marito di una sola donna
e abbia figli credenti, non
accusabili di vita dissoluta
o indisciplinati. I vescovo
(énioxomov) infatti, come
amministratore di Dio,
deve essere irreprensibile:
non arrogante, non colle-
rico, non dedito al vino,
non violento, non avido
di guadagni disonesti, ma
ospitale, amante del bene,
assennato, giusto, santo,
padrone di sé, fedele alla
Parola, degna di fede, che
gli ¢ stata insegnata, per-
ché sia in grado di esortare
con la sua sana dottrina e
di confutare i suoi opposi-
tori”.

5.1 Tm 4, 14: “Non tra-
scurare il dono che ¢ in te
e che ti e stato conferito,
mediante una parola pro-
fetica, con Iimposizione
delle mani da parte dei
presbiteri”.

6.1 Tm 5, 17: “I presbiteri
che esercitano bene la pre-
sidenza siano considerati
meritevoli di un duplice ri-
conoscimento, soprattutto
quelli che si affaticano nel-
la predicazione e nell'inse-
gnamento”.

che “lo Spirito Santo li ha stabiliti come énickomnot-
sorveglianti”.

At 14, 23 e Tt 1, 5 * mostrano che i presbiteri-epi-
scopi non sono creati dalla comunita, ma ne sono
un elemento strutturale che dipende dalla volonta
designante degli apostoli come la continuazione e
il completamento delle chiese da loro fondate.

1 Tm 4, 14 informa del carattere rituale della con-
segna del compito, che avviene con il gesto simbo-
lico dell'imposizione delle mani,” mentre in 1 Tm 5,
17 vengono indicate le funzioni dei presbiteri-epi-
scopi come preposti (mpoeotdteg) alla guida della
comunita e, anche se non tutti, alcuni di loro im-
pegnati nella predicazione e nell'insegnamento (€v
AOY® Kol 1dackarin).b

In At 15, 22 vengono presentati insieme agli apo-
stoli nel prendere le decisione al “Concilio di Ge-
rusalemme”; mentre in Gc 5, 14 viene assegnato
loro il compito di dare I'unzione ai malati.

d. Il testo pitl ampio intorno ai presbiteri-episco-
pi, come abbiamo accennato sopra, si trova in At
20, 17-38, dove Paolo in occasione del suo ultimo
viaggio a Gerusalemme fa chiamare a Mileto i pre-
sbiteri-episcopi di Efeso e da loro le ultime racco-
mandazioni : 1. ricorda che lo Spirito Santo li ha
posti a capo della Chiesa, come €mickoémovg, cu-
stodi o sorveglianti, per pascere la Chiesa di Dio;
2. li esorta a prendersi cura della comunita come
cosa preziosa che Dio “si ¢ acquistata con il sangue
del suo proprio Figlio” 3. la motivazione di que-
sta cura che devono avere ¢ che “si introdurranno
lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge, ...
insegnando dottrine perverse per attirare discepo-
li a sé”: il compito dei presbiteri-episcopi e dunque
di garantire la genuinita del Vangelo e questo fatto
segnala che il loro ministero si colloca nel punto sor-
givo della vita stessa della Chiesa.

Va osservato infine che se queste determinazioni

198. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



sul compito degli anziani-episcopi si trovano nelle
lettere tardive e non nei testi pitt antichi del Nuovo
Testamento, & perché soltanto nell'ultima fase del
tempo neotestamentario, quando era ormai pros-
sima la scomparsa degli apostoli e dei loro primi
collaboratori, che si fa piu acuto il problema ga-
ranzia della continuazione nella comunicazione
autentica della fede, in coerenza con la forma ori-
ginaria del messaggio di Cristo.*®

3. Lo sviluppo storico del ministero ordinato °

Il ministero ordinato, oggi vissuto nei distinti ruoli
del diacono, del prete e del vescovo, ha subito lun-
go la storia una evoluzione complessa. Lelemento
piu vistoso di questo processo ¢ lassunzione di un
forte carattere sacrale e sacerdotale, che agli inizi
non aveva. Se ¢ facile intuire che i presbiteri-vesco-
vi avessero un ruolo loro proprio nella celebrazio-
ne eucaristica (cf At 20, 7-11 fa pensare che Paolo
predica e spezza il pane), tuttavia nel NT non si
applica mai a questo ministero la terminologia pro-
pria della ritualita e del sacerdozio.

a. Solo nel secondo secolo sentiamo Ignazio affer-
mare che senza il vescovo non si puo celebrare l'eu-
caristia (Ad Smyr 8; Ad Eph. 5, 2. 20,2; Ad Philad
4). E gia alla fine del primo secolo papa Clemente
resta suggestionato dalle gerarchie sacerdotali di
Israele e traccia le figure di vescovo, prete e diaco-
no, utilizzando la terminologia dell'ebraismo del-
la diaspora di dpylepevg (gran sacerdote), iepedg
(sacerdote), Aevitng (leviti o diaconi), separati dai
laici (Aaikog: € la prima volta che si usa questo ter-
mine nella letteratura cristiana, assente sia nel N'T
che nei LXX).!

Man mano poi che la liturgia cristiana si sviluppa
e si arricchisce i pastori della Chiesa diventano i
principali protagonisti della liturgia. E cio in forza

7. J. DupoNT, Il testamen-
to pastorale di san Paolo. Il
discorso di Mileto, Paoline,
Roma 1980.

At 20, 17-38: Da Mileto
mando a chiamare a Efeso
gli anziani della Chiesa.
Quando essi giunsero pres-
so di lui, disse loro: “Voi
sapete come ... ho servito
il Signore con tutta umil-
ta, tra le lacrime e le prove
che mi hanno procurato le
insidie dei Giudei; non mi
sono mai tirato indietro da
cio che poteva essere utile,
al fine di predicare a voi e
di istruirvi, in pubblico e
nelle case, testimoniando
a Giudei e Greci la con-
versione a Dio e la fede
nel Signore nostro Gest.
Ed ecco, dunque, costret-
to dallo Spirito, io vado a
Gerusalemme, senza sape-
re cio che la mi accadra. ...
Vegliate su voi stessi e su
tutto il gregge, in mezzo al
quale lo Spirito Santo vi ha
costituiti come custodi per
essere pastori della Chiesa
di Dio, che si ¢ acquistata
con il sangue del proprio
Figlio. Io so che dopo la
mia partenza verranno fra
voi lupi rapaci, che non
risparmieranno il gregge;
perfino in mezzo a voi sor-
geranno alcuni a parlare di
cose perverse, per attirare i
discepoli dietro di sé. Per
questo vigilate .... E ora vi
affido a Dio e alla parola
della sua grazia, che ha la
potenza di edificare e di
concedere I'eredita fra tutti
quelli che da lui sono san-
tificati. ... 7.

8. Secondo alcuni esegeti,
generalmente protestanti,
la struttura ministeriale
che si ¢ affermata nel-

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 199.



le chiese del NT solamente
nell’'ultimo periodo, quello
testimoniato dagli Atti e dal-
le Pastorali, e costituirebbe
I'inizio della “deformazione
cattolica” del cristianesimo
(o proto-cattolicesimo -
Friihkatholizismus), mentre
alla sua origine non avrebbe
conosciuto alcuna struttu-
ra formale e sarebbe vissuto
sullonda dei liberi carismi.
Questo processo di “istituzio-
nalizzazione” ¢ stato rilancia-
to da E. Kdsemann nel 1963
(Paolo e il protocattolicesimo,
in Saggi esegetici, Marietti,
Casale M. 1985, 153-167),
ove sottolinea il contrasto fra
lecclesiologia paolina delle
grandi lettere centrata sullo
Spirito e sui carismi e quella
delle deuteropaoline basata
sull’autorita dei ministri. Per
questo Kiasemann imposta
un canone (lecclesiologia
originaria) nel canone (I'ulti-
ma ecclesiologia del NT). H.
KUNG ¢ stato il divulgatore di
questo sistema. Questo modo
di vedere ¢ stato rifiutato
dal luterano E. SCHWEIZER
perché non sufficientemente
fondato sui testi neotesta-
mentari (La comunita e il suo
ordinamento, Gribaudi, Tori-
no 1971) e da un altro lute-
rano H. CONZELMANN, (Teo-
logia del Nuovo Testamento,
Paideia, Brescia, 1972, 361-
383), il quale sostiene che
“la famosa ripartizione in
carismatici e ministri, che
si fonda sulla contrapposi-
zione tra ministero/diritto
e Spirito non ¢ valida per lo
meno secondo 'autocoscien-
za della Chiesa primitiva”
(Charisma, in GLNT XV,
615). In questa stessa linea
si pone il luterano convertito
al cattolicesimo H. SCHLIER

(Ecclesiologia neotestamenta-
ria, in Mysterium Salutis VII,
p- 255). Infatti 'apparizione
della struttura formale della
gerarchia al termine dell’epo-
ca neotestamentaria e signifi-
cativa della nuova situazione
in cuila chiesa viene a trovarsi
quando ormai gli apostoli e
loro immediati collaboratori
stanno sparendo dalla scena
e si sente vivo il problema
della preservazione fedele del
messaggio fondatore di fronte
alle prime eresie: ma questo
non significa che si tratti di
contrapposizione. “Prestigio-
si commentari recenti sulle
lettere pastorali convergono
in un consenso comune rico-
noscendo in questi scritti lo
sviluppo di un cristianesimo
messo in difficolta dall'insor-
gere dell’eresia, con la conse-
guente necessita di preservare
Iinsegnamento  apostolico
“paolino”, per cui affidano
una tale responsabilita ad al-
cune guide. Questa instaura-
zione di responsabilita segue
un modello familiare (“gli an-
ziani”, la casa-famiglia) sicché
questi responsabii non stanno
al di sopra, bensi all'interno
della comunita-famiglia in
una posizione non di “pote-
re-autorita”, bensi di “servi-
zio-ministero” (S. PIE-NINOT,
Ecclesiologia, La sacramenta-
lita della comunita cristiana,
Questiniana (BTC 138), Bre-
scia 2008, p. 136). Il bilancio
sul protocattolicesimo in K.H.
NEUFELD, Friihkatholizismus
systematisc, in Gregorianum
62 (1981) 431-466, riassunto
in LThK3 IV (1995) 203 ss.
Per la problematizzazione del
concetto di protocattolicesi-
mo: ¢f V. Fusco, Sul concetto
di protocattolicesimo, in RBI
30(1982)401-434.

200. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri

9. Sintesi tratta da S. DI1ANI-
cH-S. NocgTi, Trattato sulla
Chiesa, Queriniana, Brescia
2005, p. 435-442.

10. At 20, 7-11: “[Siamo a
Troade]ll primo giorno della
settimana ci eravamo riuniti a
spezzare il pane (KAdoon dptov
- fractio panis), e Paolo, che
doveva partire il giorno dopo,
conversava con loro e prolun-
go il discorso fino a mezzanot-
te. Cera un buon numero di
lampade nella stanza al piano
superiore, dove eravamo riu-
niti. Ora, un ragazzo di nome
Eutico, seduto alla finestra,
mentre Paolo continuava a
conversare senza sosta, fu pre-
so da un sonno profondo; so-
praffatto dal sonno, cadde giu
dal terzo piano e venne raccol-
to morto. Paolo allora scese, si
getto su di lui, lo abbraccio e
disse: “Non vi turbate; & vivo!”.
Poi risali, spezz0 il pane, man-
gio e, dopo aver parlato an-
cora molto fino all’alba, parti.
Intanto avevano ricondotto
il ragazzo vivo, e si sentirono
molto consolati.”.

11. CLEMENTE DI RoMa,
Ai Corinti 40, 5 (¢f Sources
Chrétiennes n. 167, p. 167)



di varie cause, fra cui le pit importanti sono: 1.
con il riconoscimento della Chiesa a livello stata-
le sopravviene una prevalenza della celebrazione
liturgica rispetto al ministero della Parola, dovu-
to sia al rallentamento delle missioni di evange-
lizzazione, sia all'accrescersi delle comunita che
si radunano per solenni cerimonie, nelle quali la
predicazione viene assegnata ai maestri di orato-
ria; 2. con il quarto secolo poi la crisi della societa
in occidente porta con sé anche il crollo dellantica
struttura sacerdotale pagana con i suoi riti, le sue
feste, i suoi templi, alla quale la Chiesa quasi spon-
taneamente subentra sostituendosi a quei templi
e riti e anche al suo sacerdozio. Questo avviene
perché nel mondo antico il potere sacerdotale era
un pilastro portante di tutta la vita sociale - solo in
epoca moderna la societa e diventata sganciata dal
sacerdozio e si e secolarizzata -; di conseguenza e
stato normale che, nonostante tutta la novita della
concezione cristiana, man mano che la chiesa si al-
largava nell'ambito socio-politico assumesse anche
questa dimensione rituale sacerdotale.

b. Al di la di queste considerazioni socio-politiche,
piu in profondita va detto che é al suo interno che
la funzione dei presbiteri si evolve in senso sacerdo-
tale. Abbiamo visto che fin dai primi tempi, leuca-
ristia non poteva essere celebrata senza il ministro
e la cena del Signore veniva sempre piu vissuta
come il rinnovarsi del sacrificio di Cristo in Cro-
ce, per cui colui che la celebrava ‘appariva” come il
sacerdote che offriva a Dio la vittima a lui gradita
secondo la lunga tradizione della logica sacerdota-
le. Si afferma cosi la centralita del sacerdote nel-
la celebrazione delleucaristia. Ora nella polemica
donatista, Agostino introdurra I'idea che il valore
delleucaristia non dipende dalla dignita dei sacer-
doti, poiché ¢ actio Dei, la quale ¢ trascendente il
gesto del singolo prete. In questo modo viene sot-

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 201.



12. ¢f F. Buzz, Il Conci-
lio di Trento (1545-1563),
Glossa, Milano 1995, pp.
121-145.

tolineato laspetto del sacramento che rende “sacra”
la persona che lo celebra.

c. Uepoca medioevale vedra poi lo scadere diffu-
so della predicazione e delle funzioni pastorali del
clero con la parallela esaltazione del carattere sa-
cerdotale che si realizza nelle celebrazioni rituali:
in questepoca la stragrande maggioranza dei preti
e dei vescovi non predicava affatto. Il Concilio di
Trento pur desiderando accedere allesigenza dei
protestanti, i quali richiedevano di ricondurre il
sacerdozio al compito fondamentale della predi-
cazione, fini per confermare la tradizione e di va-
lorizzare il carattere sacramentale-celebrativo dei
pastori in ordine al culto. ** Fu pero grave limite del
Tridentino aver ridotto e subordinato il tema del
sacerdozio alla celebrazione del sacrificio eucaristi-
co e dei sacramenti.

Man mano dunque che la linea sacramentale del
sacerdozio si dirigeva verso la funzione di celebra-
re i sacramenti, le altre funzioni del ministero or-
dinato (quello della predicazione e della cura pa-
storale della comunita) iniziarono a percorrere un
cammino autonomo: cosi, mentre gradualmente
la figura del diacono scompariva, la funzione del
prete si concentrava sulla funzione sacramentale e,
parallelamente, quella del vescovo si risolveva quasi
esclusivamente sul potere di giurisdizione, cioe del
governo della Chiesa e dellesercizio dell'autorita.

d. Contemporaneamente, dal Medioevo in poi la
funzione sacramentale (I'Ordine) e la funzione giu-
risdizionale dellautorita (Giurisdizione) si svilup-
parono su due linee parallele e autonome. Da una
parte, si ordinavano preti solo per celebrare l'euca-
ristia (come avveniva nei monasteri), mentre tanti
vescovi governavano solo le Chiese e, allo stesso
tempo, ordinariamente non vi celebravano nem-
meno leucaristia, ma semplicemente vi assisteva-

202. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



no lasciando il compito di celebrarla ai canonici
della cattedrale. E’ in questo tempo che nasce lo
strano rito della Messa con “assistenza episcopale”.
Dallaltra parte, la giurisdizione sara esercitata su
schemi gerarchici anche indipendenti dalla gerar-
chia sacramentale, tanto che - per portare lesem-
pio di situazioni esistenti prima del Vaticano II -
in una diocesi ci poteva essere un semplice prete
come vicario generale che esercitava un potere di
giurisdizione ordinaria superiore a quella di un
vescovo ausiliare.

“Sara il Concilio Vaticano II che costruira una visione piti
armoniosa del complesso delle funzioni e dell’articolazi-
one del ministero ordinato, anche se la distinzione fra la
linea sacramentale e quella giurisdizionale non potra es-
sere semplicemente eliminata e la loro relazione continu-
era a porre problemi nell’articolazione fra i vescovi e il
ministero papale e anche fra i laici e i chierici” **

4. La struttura tripartita del ministero ordinato

La struttura gerarchica suddivisa in vescovi, pre-
sbiteri e diaconi e stata definita di istituzione divi-
na dal Concilio di Trento (DS 1775) e riproposta
dal Vaticano II:

Il ministero ecclesiastico di istituzione divina viene eser-
citato in diversi ordini, da quelli che gia anticamente sono
chiamati vescovi, presbiteri e diaconi” (LG 28).

a. Il carattere tripartito del sacramento dell’Ordi-
ne non significa una differenziazione sostanziale,
in quanto I'Ordine ¢ unico; ma si tratta di gradi
o livelli differenti determinati dai compiti che cia-
scuno ¢ chiamato a compiere nella Chiesa. La pie-
nezza dell’Ordine si ha nellepiscopato, mentre nel
presbiterato e nel diaconato si ha una partecipazio-
ne ad esso.

Poi “nel caso dei vescovi, la loro ordinazione li
costituisce contemporaneamente membri del Col-
legio episcopale e, percio, I'Ordine dei vescovi
coincide con il Collegio dei vescovi. Nel caso dei

13. S. D1aNICH-S. NOCETI,
Trattato sulla Chiesa, Que-
riniana, Brescia 2005, p.
441; E. CoRrecco, L'origine
del potere di giurisdizione
episcopale. Aspetti  stori-
co-giuridici e metodologi-
co-sistematici della que-
stione, in ScCatt 96(1968)
3-42; 107-141.

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 203.



14. PH. GOYRET, Chiamati,
consacrati, inviati. Il sacra-
mento dell’Ordine, Citta
del vaticano, 2003, p. 120-
121.

15. U. BeTTIL, La dottrina
sullepiscopato del Vaticano
11, ed. Antonianum, Roma
1984, pp. 349-382.

presbiteri, per la loro ordinazione sacramentale,
essi appartengono all'ordo presbterorum e sono
“tra loro uniti da intima fraternita sacerdotale”
(PO 8, 1), ma non costituiscono universalmente
un unico collegio; invece, come “saggi collabora-
tori dellordine episcopale”, costituiscono “col loro
vescovo un unico presbiterio” (LG 28, 2). Non esi-
ste invece una realta analoga al collegio o al presbi-
terio nel caso dei diaconi”'*

b. In conclusione, nella Chiesa vi e l'esercizio mi-
nisteriale di poteri fondati sulla missione divina,
affidata da Cristo agli Apostoli. Cio che ¢ fonda-
mentale ¢ che tali ministeri non siano intesi come
espressione di un potere “proprio’, ma come
espressione di par-tecipazione al potere di Cristo.
In altri termini la Chiesa ¢ una comunita gerar-
chicamente ordinata (vescovi, presbiteri, diaco-
ni), in cui ciascun ordine possiede una posizione
e un servizio che gli compete ed ¢ chiamato ad
una missione che gli & propria.

Infine, la distinzione tra sacerdozio dei fedeli e
sacerdozio ministeriale non comporta una di-
visione o separazione tra i membri della comu-
nita cristiana, ma entrambi sono al servizio del
Corpo organico di Cristo, per cui ciascuno serve
alla comunione dell'insieme se vive pienamente
il proprio specifico ruolo e la propria particolare
vocazione. A questi compiti ministeriali nessuno
dovrebbe rimanere puramente passivo.

4. LORDINE EPISCOPALE E LA GERARCHIA

Il tema dell'episcopato e stato uno dei punti dottri-
nali di maggior rilievo del Vaticano II, il quale ha
portato a chiarezza i seguenti punti: 1. alla divina
istituzione del Collegio apostolico succede il collegio
episcopale; e 2. il rapporto Pietro-apostoli continua
nel rapporto papa-vescovi.®

204. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



a. Durante le discussioni conciliari vi fu disparita di pa-
reri quando si tratto di stabilire se i diversi atti e detti
del Signore narrati nel NT consentivano di ricorrere al
concetto giuridico di “collegio apostolico” Una prima
divergenza riguardava lo stesso termine di “collegio™ per
alcuni, oltre che nuovo, appariva sospetto e improprio,
perché nel suo significato originario il termine signifi-
cava un gruppo con persone di eguali poteri (e quindi
non si addiceva per il collegio apostolico dove esiste una
differenza fra Pietro e gli altri); per altri invece, pur non
figurando nella Scrittura, il termine non era completa-
mente nuovo, ma antico, tradizionale, non implicante
necessariamente un’'uguaglianza di tipo giuridico al suo
interno. Una seconda divergenza emerse a proposito
degli elementi addotti a fondamento della collegialita:
giudicati insufficienti da un gruppo; ritenuti sufficienti
da altri per dimostrare con certezza una certa solidarieta
e comunione all'interno dei Dodici, anche se non era
chiaro se il termine avesse anche il valore di una consi-
stenza giuridica. La maggioranza, in ogni caso, ritenne
che gli elementi addotti fossero probativi, purché venis-
sero opportunamente inquadrati nel pensiero di Cristo e
della Chiesa primitiva, e considerati non singolarmente,
ma nel loro insieme.

Cosl, evitando ogni connotazione giuridica, il Conci-
lio affermo esplicitamente che Cristo istitul gli apostoli
“come collegio o gruppo stabile, a capo del quale mise
Pietro scelto tra loro” (LG 19) e che “san Pietro e gli al-
tri apostoli costituirono, per istituzione del Signore, un
unico collegio apostolico” (LG 22).

In questi due testi e contenuta tutta la dottrina conciliare
dell’istituzione divina del collegio degli apostoli. Il termi-
ne collegio sta quindi a significare che gli apostoli “furo-
no istituiti da Cristo come entita inseparabile e polarizza-
ta intorno a Pietro, capo degli altri e, insieme, apostolo
come gli altri. In quanto vero capo, Pietro ha superiorita
non solo di onore, ma anche di autorita rispetto agli altri
membri dello stesso collegio. Al tempo stesso pero la sua
qualifica primordiale, quella di essere apostolo, importa

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 205.



16.1s. p.351.

17. 1. DE LA POTTERIE, La
confessione messianica di
Pietro in Mc 8, 27-33, in
AB1, San Pietro (Atti XIX
Settimana biblica), Paide-
ia, Brescia 1967, pp. 59-77.

che i membri del collegio, apostoli come lui, pri-
ma che sudditi, siano fratelli”, '¢

L’indole collegiale del gruppo apostolico é fondata
dal Concilio su due testi scritturistici: Mc 3, 14-16
(“Ne stabili Dodici - émoinoev dmdeka”, in cui il
verbo molém e ritenuto avere valore costitutivo) e
Gv 21, 15-17 (dove il Cristo chiese a Pietro se lo
amava piu degli altri (mAéov to0t@V) e alla sua ri-
sposta affido I'incarico di pastore di tutti)."”
L'indole collegiale ¢ confermata dallattivita svolta
“per modum unius” dagli apostoli, in quanto (Mt
28, 19-20) essi hanno coscienza che la missione af-
fidata e unica e unitaria, per cui lazione di ciascuno
e un aspetto o una continuazione dellopera di tutti.

b. Dalla dottrina che Cristo ha istituito il collegio
degli apostoli con a capo Pietro ne consegue che la
Chiesa ¢ fondata non solo su Pietro, ma anche sugli
altri apostoli. Dice il Concilio a sintesi di un lungo
dibattito: “La chiesa ¢ fondata sugli apostoli e edifica-
ta sul beato Pietro, loro capo” (LG 19). La formula-
zione ¢ larmonizzazione di due posizioni divergenti.
La prima sosteneva che in realta Cristo ha fondato
la Chiesa solo su Pietro, perché a lui solo ha conferi-
to il primato ed il potere di “legare e sciogliere”, che
si estende solo in seconda battuta a tutta la Chiesa,
compresi gli apostoli. La seconda sosteneva invece
che non si puo separare Pietro dagli apostoli, ma oc-
corre collocare Pietro all'interno del collegio aposto-
lico, di cui egli ¢ capo. Le due posizioni non erano
alternative: la prima metteva laccento su Pietro, la-
sciando in ombra gli apostoli; la seconda sottolinea-
va piuttosto lappartenenza di Pietro al collegio stesso
degli apostoli. La sintesi ¢ la dottrina della collegiali-
ta, per cui - come detto sopra - “la chiesa e fondata
sugli apostoli e edificata sul beato Pietro, loro capo”

c. Affermata la realta dell’istituzione del collegio
degli apostoli con a capo Pietro, il Vaticano II trat-

206. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



ta la questione della loro successione:

“Il Concilio insegna che i vescovi per divina istituzione sono suc-
ceduti al posto degli apostoli, quali pastori della Chiesa” (LG 20).

Il ministero apostolico continua al di la della morte dell’'ul-
timo apostolo, perché Cristo ha voluto positivamente
cosi: “Ecco io sono con voi fino alla fine del mondo” (Mt
28, 20). E questo anche se Gesl non ne ha mai parlato
espressamente, poiché questa continuita ¢ contenuta im-
plicitamente nella missione affidata agli apostoli, in base
al principio che la Chiesa deve conservare nel tempo il
legame con la Chiesa delle origini. Il Vangelo sara pre-
sente nella Chiesa nella misura in cui in essa ci saranno
persone che lo annunciano nel modo in cui fu annuncia-
to dagli apostoli e che per ininterrotta successione risal-
gono a loro. A parte la scarsita di fonti che permettano di
ricostruire con precisione le modalita, le successioni dei
vescovi dagli apostoli, essa € comunque una certezza viva
della Chiesa come riconosce Agostino:

“Gli apostoli ti hanno generata: sono stati inviati, hanno predicato,

essi, sono i tuoi padri. Ma perché non sono rimasti sempre, corpo-

ralmente, con noi? E’ abbandonata ora la Chiesa per il fatto della

loro morte? No, davvero ... In luogo degli apostoli ti sono nati dei
figli, sono stati creati gli episcopi” (In ps. 44, 32).

Non si tratta dunque solo di una successione dottrinale,
ma anche di persone. La tradizione cattolica punta molto
(diversamente dalla chiese protestanti) sulla “successione
apostolica” intesa come continuita ininterrotta dei riti di
ordinazione, per cui ogni vescovo attraverso questa cate-
na sacramentale risulta essere il successore di un apostolo.
Cost il Concilio a riguardo puo concludere:

“La missione divina affidata da Cristo agli apostoli durera fino

alla fine dei secoli (cf Mt 28,20), poiché il Vangelo che essi devono

predicare e per la Chiesa il principio di tutta la sua vita in ogni

tempo. Per questo gli apostoli, in questa societa gerarchicamente
ordinata, ebbero cura di istituire dei successori” (LG 20).

La successione dei vescovi agli apostoli viene espressa dal
Concilio con un parallelismo:

“Come ¢ permanente ['ufficio concesso dal Signore singolarmente
a Pietro, il primo degli apostoli, e da trasmettersi ai suoi succes-

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 207.



18. Y. M. CONGAR, B. D.
Duruy, L’épiscopat et I’ég-
lise universelle, Cerf, Paris
1962 (ed it. Paoline, 1965)

19. Conciliorum Oecume-
nicorum Decreta, EDB,
1991, p. 812.

sori, cosi & permanente l'ufficio degli apostoli di pascere
la Chiesa, da esercitarsi in perpetuo dal sacro ordine dei
Vescovi. Percio il sacro Concilio insegna che i vescovi per
divina istituzione sono succeduti al posto degli Apostoli
quali pastori della Chiesa, e che chi li ascolta, ascolta Cris-
to, chi li disprezza, disprezza Cristo e colui che ha manda-
to Cristo (¢f Lc 10,16)” (LG 20).

In altre parole: agli apostoli, considerati nella loro
unita con l'inclusione di Pietro, sono subentrati i
vescovi formanti un tutt'uno con il successore di
Pietro. E percio il ministero dellapostolato non é
mai riducibile ad ogni singolo vescovo, ma all’insie-
me dei vescovi uniti insieme al papa.

5. EPISCOPATO E PAPATO '8

Nel Proemio della Costituzione della Pastor aeter-
nus del Vaticano I e presentato il principio, che pur
non facendo parte della definizione sul papa, tut-
tavia ne chiarisce il senso. Il primato del papa é in
funzione dell’'unita della fede e di comunione, indi-
spensabile perché la Chiesa risponda al suo compito
di perpetuare la fede autentica.

La Pastor aeternus esprime questo principio con

queste parole:
“Affinché lepiscopato fosse uno e indiviso e la moltitudine
di tutti i credenti fosse conservata nell’'unita della fede e
della comu-nione ... [Cristo] prepose il beato Pietro agli al-
tri apostoli e stabili nella sua persona il principio perpetuo
e il fondamento visibile di questa duplice unita [di fede e
di comunione]”. ¥

Lappellativo dato a Pietro di “principio perpetuo
e fondamento” fu criticato nelle discussioni conci-
liari, perché sembrava far scomparire la figura di
Cristo come fondatore della Chiesa. In realta cio
va inteso nel senso che il Cristo ¢ il capo “invisibi-
le” della Chiesa, mentre Pietro e i suoi successori
ne sono il capo “visibile”, e come tali sono soltanto
“vicari” di Cristo, non suoi successori.

208. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



Le affermazioni del Concilio Vaticano II riguardo
all’episcopato e al papato

1. 11 Concilio afferma “I'indole e la natura collegia-
le dell'ordine episcopale”, ricordando che
“come san Pietro e gli altri apostoli costituiscono, per volo-
nta del Signore, un unico collegio apostolico, similmente il

romano Pontefice, successore di Pietro, e i vescovi, succes-
sori degli apostoli, sono uniti tra loro” (LG 22).

La natura collegiale dell'ordine episcopale & riscon-
trabile fin dall'origine. San Paolo richiama con for-
za i Corinti a non sentirsi padroni della Parola di
Dio come fosse in loro esclusivo possesso: “Forse
che da voi ¢ uscita la Parola di Dio? O solo a voi essa
e giun-ta?” (1 Cor 14, 36). Paolo stesso, pur con-
sapevole della particolare vocazione di essere stato
chiamato dal Risorto stesso ad evangelizzare, non si
sente legittimato a farlo se non confrontandosi con
gli altri apostoli. Questa consapevolezza che la Pa-
rola di Dio non ¢ privilegio di questo o quello gene-
ra fin dallorigine della storia della Chiesa una pra-
tica sinodale nelle piul diverse forme. Cosi quando
iniziano a sorgere problemi della retta tra-smissione
della fede, ogni vescovo cerca il consenso degli altri
e solo nel consenso comu-ne si decide la soluzione
della questione. E cosi dalla prassi dei concilii locali,
che possono essere di varia dimensione, si giunge
ai concilii universali, le cui decisioni sono pietre
mi-liari nella storia della fede. Ne ¢ derivata anche
la prassi liturgica, canonizzata al Concilio di Nicea®
e tramandata fino ad oggi, per la quale il rito di or-
dinazione di un vescovo viene sempre celebrato da
almeno altri tre vescovi.*!

2. Nella fede cattolica il collegio episcopale ha un
suo capo e la pluralita del ministero episcopale ri-
trova la certezza della sua unita intorno al carisma
e al ministero di un vescovo particolare, quello del-
la chiesa di Roma, il papa. Inoltre, ogni vescovo in
quanto e pastore di una chiesa locale ¢ membro del

20. Canone IV del Concilio
di Nicea, in Conciliorum
Oecumenicorum Decreta,
EDB, 1991, p. 7.

21. LG 22b: “Gia lanti-
chissima disciplina, in
virtu della quale i vescovi
di tutto il mondo vivevano
in comunione tra loro e col
vescovo di Roma nel vin-
colo dell’unita, della carita
e della pace e parimenti la
convocazione dei Concili
per decidere in comune
di tutte le questioni piu
importanti mediante una
decisione che l'opinione
dellinsieme  permetteva
di equilibrare significa-
no il carattere e la natura
collegiale dell’'ordine epi-
scopale, che risulta mani-
festamente confermata dal
fatto dei Concili ecume-
nici tenuti lungo i secoli.
La stessa ¢ pure suggerita
dall’antico uso di convo-
care piu vescovi per par-
tecipare all’elevazione del
nuovo eletto al ministero
del sommo sacerdozio.
Uno ¢ costituito membro
del corpo episcopale in
virtu della consacrazione
sacramentale e mediante la
comunione gerarchica col
capo del collegio e con le
sue membra”.

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 209.



collegio episcopale e condivide la responsabilita di tutte le
chiese e con tutti gli altri vescovi sotto la guida del papa.
La radice del primato papale non sta in una fonte diver-
sa da quella che da origine allepiscopato (ossia “lo scopo
dell’'unita della fede e della comunione”: Vat. I, Proemio),
tant’e vero che il papa non é papa se non in quanto e vesco-
vo di una chiesa locale, cioe della chiesa di Roma fondata
da Pietro. Ne rende testimonianza anche l'ordinamento
canonico della sua elezione, che avviene per opera del
collegio dei cardinali, i quali formalmente non rappresen-
tano la Chiesa universale, ma la chiesa locale di Roma.
Essi infatti, pur provenendo da tutte le parti del mondo,
sono elettori del papa in quanto ciascuno di essi e titolare
di una delle tante chiese della citta e a questo titolo rap-
presentano il clero romano che elegge il suo vescovo.
Dice pertanto il Concilio:

“Il collegio o corpo episcopale non ha pero autorita, se non lo si
concepisce unito al Pontefice romano, successore di Pietro, quale
suo capo, e senza pregiudizio per la sua potesta di primato su tutti,
sia pastori che fedeli. Infatti il Romano Pontefice, in forza del suo
Ufficio, cioe di Vicario di Cristo e Pastore di tutta la Chiesa, ha su
questa una potesta piena, suprema e universale, che puo sempre
esercitare liberamente. D’altra parte, lordine dei vescovi, il quale
succede al collegio degli apostoli nel magistero e nel governo pas-
torale, anzi, nel quale si perpetua il corpo apostolico, ¢ anchesso
insieme col suo capo il romano Pontefice, e mai senza questo capo,
il soggetto di una suprema e piena potesta su tutta la Chiesa sebbe-
ne tale potesta non possa essere esercitata se non col consenso del
romano Pontefice. Il Signore ha posto solo Simone come pietra e
clavigero della Chiesa (cfr. Mt 16,18-19), e lo ha costituito pastore
di tutto il suo gregge (cfr. Gv 21,15 ss); ma l'ufficio di legare e di
sciogliere, che & stato dato a Pietro (cfr. Mt 16,19), & noto essere
stato pure concesso al collegio degli apostoli, congiunto col suo
capo (cfr. Mt 18,18; 28,16-20). Questo collegio, in quanto compos-
to da molti, esprime la varieta e I'universalita del popolo di Dio; in
quanto poi e raccolto sotto un solo capo, significa 'unita del greg-
ge di Cristo. In esso i vescovi, rispettando fedelmente il primato
e la preminenza del loro capo, esercitano la propria potesta per il
bene dei loro fedeli, anzi di tutta la Chiesa, mentre lo Spirito San-
to costantemente consolida la sua struttura organica e la sua con-
cordia. La suprema potesta che questo collegio possiede su tutta la
Chiesa, ¢ esercitata in modo solenne nel Concilio ecumenico. Mai
puo esserci Concilio ecumenico, che come tale non sia confermato
o almeno accettato dal successore di Pietro; ed ¢ prerogativa del

210. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



romano Pontefice convocare questi Concili, presiederli e
confermarli. La stessa potesta collegiale insieme col papa
puo essere esercitata dai vescovi sparsi per il mondo, pur-
ché il capo del collegio li chiami ad agire collegialmente,
o almeno approvi o liberamente accetti I'azione congiunta
dei vescovi dispersi, cosi da risultare un vero atto colle-
giale” (LG 22 ¢).

Radici neotestamentarie
della tradizione del primato petrino

Ripercorrendo la storia, la preminenza del vescovo
di Roma sulle altre chiese si ¢ affermato gradual-
mente ed affonda le sue radici nel ministero di Pie-
tro come ci e testimoniato da Nuovo Testamento.
L'idea, diffusa soprattutto in ambienti protestanti,
di una chiesa apostolica priva di strutture e di au-
torita, in realta non ha riscontri nei testi.

1. Il primo intervento registrato dalla documen-
tazione storica & quello del vescovo romano Cle-
mente (quarto vescovo di Roma dal 92 al 97 d.C.)
che alla fine del primo secolo scrive alla chiesa di
Corinto per sedare una grave controversia e reinte-
grare nel loro ufficio alcuni presbiteri che ne erano
stati allontanati ingiustamente. Il fatto € un impor-
tante precedente che mostra il suo ruolo al di fuo-
ri della sua chiesa. Ireneo poco dopo scrivera che
la chiesa di Roma e “grandissima e antichissima e
nota a tutti, fondata da due gloriosissimi aposto-
li Pietro e Paolo” e ne deduceva che “¢ necessario
che convergano ad essa tutte le chiese, ... poiché in
essa ... ¢ stata conservata la tradizione che proviene
dagli apostoli” (Ad Haer. 3, 3, 2).

2. Questa convinzione della prima chiesa si radica
sul fatto innegabile che la figura di Pietro nel Nuo-
vo Testamento risalta in modo evidente.” 1l fatto
che sia l'apostolo citato con il maggior numero di
volte con i tre nomi (Pétros, Simon, Kephas) ri-
spetto a tutti gli altri apostoli e l'attenzione con cui

23. ABI, San Pietro (Atti
delle XIX Settimana bibli-
ca), Paideia, Brescia 1967;
R. E. Brown, K.P. Don-
FRIEND, J. REUMANN, Pie-
tro nel Nuovo Testamento,
Borla, Roma 1988.

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 211.



la comunita neotestamentaria ha grecizzato il Kepha ara-
maico facendolo suonare Kephas ed abbia voluto tradur-
lo, coniando il nome di Pétros, perché i greci lo capissero,
rivela il ruolo particolare di questo apostolo.

Dal punto di vista dei suoi interventi autorevoli poi, gli
Atti attribuiscono a Pietro 'iniziativa dellammissione dei
pagani nella Chiesa. Se questa fu la grande impresa di Pa-
olo, non ¢ meno vero che fu Pietro il primo a battezzare
il pagano centurione Cornelio e i suoi familiari: fatto che
assumera un’'importanza decisiva nella riunione di Geru-
salemme.

Nella pericope di Mt 16, 13-20, dove la Chiesa ¢ al suo
sorgere, troviamo Simone come protagonista che per pri-
mo riconosce la messianicita di Gesu. Al primo germoglio
della Chiesa, la narrazione evangelica ci riferisce dunque
che Gesu ha inteso costruire la Chiesa su di lui; e lo ha
fatto in maniera decisamente personalistica, portando
Pietro alla consapevolezza di aver ricevuto una elezione
profetica in quanto fu il Padre a rivelargli la professione di
fede emessa. E in conseguenza di cio gli cambia nome, ad
indicare che la sua persona resta investita di una missione
che, attraverso la Chiesa, durera sino alla fine dei tempi.
Sul ruolo particolare attribuito a Pietro Gesu ritorna
nell'ultima cena nel racconto di Luca, dove gli preannun-
cia il rinnegamento, ma gli promette la sua intercessione
presso il Padre in modo che possa confermare i fratelli
nella fede (Lc 22, 31-34).

Sono motivi che Giovanni riprendera nel capitolo 21 con
la triplice professione di affetto che Pietro emettera verso
il Maestro, a cui seguira laffidamento di essere il pastore
delle sue pecore e dei suoi agnelli, cioe di tutto il gregge
(Gv 21, 15-17).

3. Cio detto, se qualcuno volesse verificare nei primi se-
coli lesistenza dell’istituzione papale, credendo di poterla
scorgere gia ben dotata del suo primato di giurisdizione
su tutte le Chiese compirebbe unoperazione antistorica.
Le istituzioni della Chiesa, infatti, prendono forma solo
molto lentamente, poiché nei primi tempi la Chiesa ¢

212. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



soprattutto unaggregazione fondata sulla trasmis-  24. K. Scuarz, Il primato
. > . del papa. La sua storia dal-
sione da persona a persona dellesperienza della e R
. . le origini ai nostri giorni,
fede in Cristo. Soltanto nel IV secolo, quando la  Queriniana, Brescia 1996.
Chiesa si sara dilatata assumendo la dimensione
dell'impero romano, prenderanno corpo le varie
istituzioni ecclesiastiche modellandosi sulle forme
giuridiche della societa civile.** E sara proprio in
questo contesto che avverra la divaricazione tra le
Chiese d’Oriente e quelle d’Occidente. Le prime si
troveranno a vivere sotto la protezione dell'impero
fattosi cristiano ed avranno nell'imperatore il loro
<« » . s\ .
vescovo esterno” e il garante della loro unita e dei
loro ordinamenti. Eusebio fara dire a Costantino
in riferimento ai vescovi:
“Voi siete stati creati vescovi da Dio per cio che riguarda
la situazione interna della Chiesa. Io invece sono stato des-

ignato vescovo per gli affari esterni” (Eus. Vita Costantini
11, 17).

In Occidente, invece, dove le strutture imperiali
subiranno gravi processi di disfacimento, il ruolo
del vescovo di Roma emergera con maggiore for-
za, finché con Leone Magno (390-461), ormai gia
nel V secolo si affermera in maniera decisiva che
il vescovo di Roma, in quanto successore di Pie-
tro, ha autorita sulla Chiesa universale. E questo
gli viene riconosciuto, poiché le sue prese di posi-
zione (cf Tomus ad Flavianum: 451) al Concilio di
Calcedonia furono coralmente accolte.

Da Leone Magno fino al Dictatus Papae di Gre-
gorio VII (1075) l'affermazione del primato papale
verra sempre sentita all'interno dellordine episco-
pale. E ancora dopo que-sta tradizione rimarra
solida, esprimendosi nella convinzione che il pa-
pato non si costitui-sce in forza di un ulteriore e
diverso grado nel sacramento dellordine rispetto
ai vescovi. Tuttavia, dopo Gregorio VII, si tendera
a considerare il papa come figura istituzionale ed
autonoma, anche perché nella tradizione canoni-
stica si registrera una tendenza, che si fara senti-

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 213.



25. La fonte di questo
capitoletto e: S. DianI-
cH - S. Nocerl, Trattato
sulla Chiesa, Queriniana,
Brescia 2002, pp. 469-483;
A. Garurl, Il mistero del-
la Chiesa, manuale di ec-
clesiologia, Antonianum,
Roma 2004, pp. 293-308.

26. CONGREGAZIONE PER
LA DOTTRINA DELLA FEDE,
Dichiarazione Mysterium
Ecclesiae (1973).

re anche al Concilio di Trento, secondo la quale
il potere giurisdizionale del papa sarebbe de iure
divino, mentre la giurisdizione dei vescovi sarebbe
delegata dal papa. Il Vaticano I chiarira che lo sco-
po del papato e funzionale a fare si che

“lepiscopato sia uno e indiviso e tutta la moltitudine dei

credenti si conservi nell’'unita di fede e di comunione gra-
zie alla coesione dei suoi sacerdoti” (DS 3051),

per cui la fonte del primato del papa non sta in una
fonte diversa da quella che da origine allepiscopa-
to, e cioe I'unita della fede.

6. IL. MAGISTERO E LA SUA AUTORITA »°

La tradizione cattolica non parla di Magistero
quando si tratta della predicazione dei preti e dei
diaconi e, di fatto, restringe il temine “Magistero”
(o munus docendi) alla predicazione dei vescovi e
del papa (cfLG 25).

Il suo significato fondamentale é da intendersi non
nel senso di unautorita originaria ed autofondata,
poiché il magistero del papa e dei vescovi “non é
superiore alla Parola di Dio, ma ad essa serve, inse-
gnando cio che le ¢ stato trasmesso”; per cui lautori-
ta della Chiesa si esercita in quanto essa “piamente
ascolta, santamente custodisce e fedelmente espone
la Parola di Dio” (DV 10).

La Mysterium ecclesiae * precisa che i fedeli sono
tenuti ad aderire all'insegnamento dei loro pasto-
ri “proporzionalmente allautorita che possiedono
e che intendono esercitare”. Il che significa che vi
sono diversi gradi di autorita.

Vi ¢ un grado “ordinario” di autorita sia dei vesco-
vi, quando “insegnano in comunione con il Ro-
mano Pontefice”, sia del papa “anche quando non
parla ex cathedra”. E’ il cosiddetto Magistero ordi-
nario. Il grado di autorita di questo Magistero lo si
dovra dedurre “sia dalla natura dei documenti, sia
dal frequente riproporre la stessa dottrina, sia dal
tenore dellespressione verbale” (LG 25).

214. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



La LG 25 attribuisce poi il carattere dell'infallibili-
ta ai vescovi (non a ciascuno singolarmente, bensi
al loro “insieme”), quando “anche dispersi per il
mondo, ma conservanti il vincolo della comunio-
ne tra di loro e con il successore di Pietro, inse-
gnano autenticamente circa materie di fede e di
morale e convergono su una sentenza da ritenersi
come definitiva”.

Oltre a questo magistero detto “ordinario” ci sono
anche quegli atti straordinari e solenni di Magi-
stero che vengono emanati quando si celebra un
concilio ecumenico, quando cioe I'intero collegio
episcopale radunato con il papa prende decisioni

con la maggioranza dei suoi membri e con il con- ,
27. A. DULLES, Magistero e

senso del Papa.”’ infallibilita, in W.Kerx, H.
. . . POTTMEYER, M. SECKLER,
1. Il Magistero infallibile Corso di teologia fonda-

. e mentale, Queriniana, Bre-
1. La promessa di indefettibilita (cioe di non poter  scia, 1990, 1V, p. 173-203.

mai venire meno dalla sua missione di annunciare
la salvezza e la verita), fatta da Cristo alla Chiesa,
rende la Chiesa stessa, cioe il popolo di Dio nel
suo insieme, “infallibile” nel professare, comuni-
care e tramandare la fede, secondo la promessa:
“Ecco io sono con voi tutti i giorni sino alla fine
del modo” (Mt 28, 10-20). Lo stesso Cristo indica
nello Spirito Santo il principio del “carisma della
verita” (Adv. Haer. 3, 4) che assicura la Chiesa di
essere preservata dallerrore nell'azione evangeliz-
zatrice: “Io preghero il Padre che vi dara un altro
Consolatore perché resti sempre con voi, lo Spirito
di Verita ... egli vi insegnera ogni cosa e vi ricor-
dera tutto quello che Io vi ho detto” (Gv 16, 13).
Percio la DV 7 asserisce che Dio

“ha affidato alla Chiesa il tesoro, alla cui conservazione,

penetrazione e applicazione nella vita concorrono insieme
i Pastori e il Popolo santo di Dio”

E in LG 12 attribuisce espressamente l'infallibilita
a tutto il popolo di Dio di preservare il tesoro della
Parola di Dio: “L'universalita dei fedeli, che hanno

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 215.



I'unzione della grazia dello Spirito Santo (cf Gv 2, 20. 27),
non puo ingannarsi nel credere e manifesta la sua singo-
lare proprieta mediante il soprannaturale senso della fede
(sensus fidei), quando dai vescovi fino agli ultimi fedeli
laici esprime il suo unanime consenso in cose riguardanti
la fede e i costumi” (LG 12).

Il carisma dell'infalllibilita accordato a tutta la Chiesa e
affidato in modo particolare al Magistero dei vescovi uniti
insieme al Papa e al Papa quando parla solennemente ex
cathedra.

2. Qual ¢ la natura dell’infallibilita?

L'infallibilita comporta una particolare assistenza dello
Spirito Santo che preserva, in materia di fede e di morale,
I'insegnamento definitivo della Chiesa da ogni devianza o
errore nell'interpretazione e nella formulazione del dato
rivelato. L'infallibilita pero non ¢ solo unassistenza nega-
tiva dello Spirito, ma un aiuto positivo che indirizza alla
retta comprensione ed elaborazione della rivelazione lun-
go il corso della storia.
E’ ovvio che non si tratta di una conoscenza esaustiva del
mistero rivelato, il quale resta sempre trascendente alla
capacita umana di comprensione. Ed ugualmente non si
tratta di una prerogativa che sottragga le “formule dogma-
tiche” alla loro essenziale storicita.
E pertanto vi puo essere uno sviluppo nella comprensio-
ne e nella esposizione della verita della fede. Il piu delle
volte anche le definizioni pitt autorevoli rispondono a pro-
blemi posti in un determinato tempo e per essere compre-
se vanno lette alla luce del contesto storico; e tuttavia que-
ste formulazioni non vanno del tutto relativizzate come se
non avessero una reale capacita di esprimere la fede. Lo
dice con queste parole la dichiarazione Mysterium eccle-
siae (1973):
“I fedeli devono rifuggire dallopinione secondo la quale le formule
dogmatiche non possono manifestare la verita in modo determina-
to, ma solo delle sue approssimazioni cangianti, che sono, in certa
maniera deformazioni e alterazioni della me-desima; e che le stesse

formule inoltre manifestano soltanto in modo indefinito la verita [di
fede e di morale], la quale deve essere continuamente cercata attra-

216. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



verso quelle approssi-mazioni. Chi pensasse cosi non sfug-
girebbe al relativismo dogmatico e falsificherebbe il concet-
to di infallibilita della Chiesa relativo alla verita da insegnare
e ritenere in modo de-terminato” (Myst Eccl. n. 5).

Al riguardo della dottrina dell'infallibilita, la Con-
gregazione per la Dottrina per la fede ¢ intervenuta
due volte (febbraio 1975 e ancora dicembre 1979)
su due libri di Hans Kung: La Chiesa (1969), e In-
fallibile? Una domanda (1970). In questi testi egli
sosteneva lopinione secondo cui il dogma dell’in-
fallibilita sia da ridurre a “una certa fondamenta-
le indefettibilita della Chiesa nella verita, con la
possibilita di errare nelle sentenze che il Magistero
della Chiesa in modo definitivo insegna di crede-
re”. E la Congregazione risponde che se le formu-
le dogmatiche non possono essere relativizzate
“nel contenuto di fede” che esse esprimono, tut-
tavia possono sempre essere migliorate nella loro
espressione verbale o completate (mai sconfessa-
te) in forza del progresso nella comprensione della
Rivelazione. Nello stesso documento si legge:
“Avviene talora che qualche verita dogmatica in un primo
tempo sia espressa in modo incompleto, anche se mai falso;
e in seguito, considerata in un pit ampio contesto di fede

o anche di conoscenze umane, riceva pill completa e per-
fetta comprensione” (Myst.Eccl.E n. 5).

Papa e vescovi inoltre - riconosce la Congregazio-
ne della Dottrina per la fede nell'Istruzione Donum
veritatis (24 maggio 1990) dovranno prestare atten-
zione ai teologi che hanno la vocazione propria di
collaborare con il Magistero per offrire un appro-
fondimento e un chiarimento della Parola di Dio:
“La teologia ... acquisisce in modo riflesso un’intelligenza
sempre piu profonda della Parola di Dio, contenuta nella
Scrittura e trasmessa fedelmente dalla Tradizione viva della
Chiesa sotto la guida del Magistero; cerca di chiarire I'inseg-

namento della Rivelazione di fronte alle istanze della ragione
ed infine le da una forma organica e sistematica” (DV n. 21).

Un’altra precisazione della Mysterium ecclesiae (n.
4) riguarda la “gerarchia delle verita’, e cioe che va

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 217.



riconosciuto “un certo ordine o gerarchia dei dogmi della
Chiesa, dato che diverso é il nesso con fondamento della
fede.

Questi sono i termini entro i quali va compresa l'infalli-
bilita della Chiesa nella testimonianza della fede ricevuta
dalla Rivelazione.

3. Qual e il valore magisteriale dei decreti di un concilio ecu-
menico?

Un concilio puo godere dell'infallibilita qualora sia uni-
versale (per essere tale non e necessaria la presenza fisi-
ca di tutti i vescovi, e sufficiente una presenza che possa
rappresentare la Chiesa universale) e in esso si manifesti
la concordia di tutti i vescovi presenti. E affinché i decre-
ti di un concilio abbiano valore universale devono avere
lapprovazione almeno implicita del Papa: si tratta di una
condizione essenziale, poiché senza il Papa non si ha pit
“il collegio episcopale”, e quindi non ¢ rappresentata la
Chiesa universale. Quando si verificano queste condizio-
ni anche un concilio ecumenico puo godere dell’infallibi-
lita (LG 25).

Il concilio pero non ¢ infallibile in ogni suo atto, ma solo
quando intende definire verita circa la fede e la morale
dichiarandosi apertamente in questo senso. Pero, anche
se un concilio non intende impegnare la sua suprema
autorita infallibile (come e avvenuto per il Concilio Vati-
cano II) resta comunque lorgano supremo del Magistero
ecclesiastico, i cui decreti hanno un valore particolare e la
cui autorita ¢ certamente accompagnata da una speciale
assistenza dello Spirito Santo.

4. Che cosa si intende con P’infallibilita del Papa?

In sostanza il Concilio Vaticanio II ripropone il dogma
definito al Vaticano I nella Pastor aeternus. Il Papa & in-
fallibile solo in quanto Papa, e piu specificamente nell’a-
dempimento del suo ufficio di maestro universale, cioe
quando parla ex cathedra e solo quando intende vincolare
tutta la Chiesa al suo insegnamento.

Linfallibilita risiede nella persona del Romano Pontefice

218. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



in quanto tale; e percio resta distinta da quella della Chie-
sa e del collegio episcopale.

Si tratta dunque di un duplice soggetto: altra é I'infallibi-
lita del Papa da solo e altra é quella del collegio episcopale
unito a Lui. Sono due soggetti distinti di infallibilita e non
si comunicano linfallibilita a vicenda, poiché entrambi
ricevono questo carisma direttamente da Dio, anche se
in modo differente. Il Vaticano I ha pertanto condannato
come errori sia il pensiero di coloro che ritenevano che
I'infallibilita fosse in radice affidata allepiscopato dal qua-
le passerebbe al Papa, in quanto suo rappresentante; sia
il pensiero di coloro che ritenevano che il Papa ne fosse
'unico depositario dal quale i vescovi la ricevevano.
L'infallibilita del Papa, poi, non e assoluta, ma limitata
nell'oggetto (“res fidei vel morum”). Non solo, ma deve es-
sere specificamente espressa in modo che risulti che intende
definirla per la Chiesa universale. Il termine che esprime
tale intenzione ¢ “definit - definisce”, che trova il suo cor-
relativo nella formula ex cathedra.

Il Vaticano II specifica che le definizioni del Romano
Pontefice sono irreformabili “in se stesse e non per il con-
senso della Chiesa” (LG 25). Con questa espressione si in-
tende dire che le definizioni del Papa godono del carisma
dell'infallibilita che egli possiede in quanto successore di
Pietro (ex sese, non autem consensu ecclesiae), e quindi le
definizioni non hanno bisogno di alcuna ratifica da par-
te dei vescovi. Va tuttavia detto che questo carisma ¢ una
realta interiore alla Chiesa intera, allo stesso modo in cui
il Papa che lo riceve ¢ interiore ad essa. Questo carisma &
quindi operante in tutta la comunita ecclesiale, anche se,
in forza del suo ufficio di pastore supremo, & concentrato
e come ricapitolato nel successore di Pietro. Per questo
il Papa da una parte contribuisce a formare il consenso
della Chiesa che precede la definizione; e da unaltraparte,
mediante la definizione, rati-fica e perfeziona il consenso
stesso, come dice la Mysterium ecclesiae n. 2:

“Il magistero ¢ tenuto al sensus ecclesiae di tutti i fedeli; il suo uf-
ficio pero non si riduce a ratificare il consenso da loro espresso”

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 219.



28. J. RATZINGER-H. Ma-
IER, Democrazia nella
Chiesa: possibilita, limiti,
pericoli, Paoline, Roma
1971; G. ALBERIGO, Ec-
clesiologia e democrazia.
Convergenze e divergenze,
in Concilium 28 (1992)
29-44.

CONCLUSIONE

Il tema dellautorita nella Chiesa e fondato sulla
comunione. Essa & l'atmosfera nella quale la fede
respira, per cui tutto viene dalla comunione eccle-
siale e tutto vi deve ritornare. Al riguardo e signi-
ficativa la tradizione del modo con cui in un con-
cilio ecumenico si prendono le decisioni. In esso
non ci si accontenta di una maggioranza, anche
se e qualificata, ma si cerca sempre di raggiunge-
re Punanimita dei consensi. Non si tratta infatti di
una semplice assemblea legislativa basata su una
democrazia interna, per cui una legge ¢ valida ed
impegna tutti anche se ottenesse un solo voto di
maggioranza. Nella Chiesa si tratta di raccogliere
la fede del popolo cristiano, conservarla nella sua
autenticita e farla camminare nell'unita in fedelta
alla Parola di Dio.

Spesso nei nostri tempi si & posta la questione se,
sulla base dellesperienza di democrazia che si é ra-
dicata nei nostri tempi quale forma maggiormen-
te avanzata per la realizzazione della societa, non
si debba seguire questa medesima modalita per
il raggiungimento del consenso anche all'interno
della vita della Chiesa.?®

Va detto che la struttura fondamentale della Chiesa
e carismatica, e percio e dalla differenza dei cari-
smi e dei ministeri che ne derivano che essa viene
determinata nelle sue articolazioni. E pertanto, dal
momento che esiste un carisma e un ministero de-
stinato alla fedele trasmissione del patrimonio del-
la fede, le decisioni su questo ambito non possono
venire da una consultazione di tipo democratico
di tutti i fedeli a modo di referendum (che di fatto
sarebbe irrealizzabile).

Da questo perod non deriva che la Chiesa debba
avere una struttura autocratica, come avviene in
un potere assoluto, concentrato nelle mani di al-
cuni oligarchi.

220. Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeri



E di conseguenza, sulla base del criterio della di-
stinzione dei carismi e dei ministeri, man mano
che, nella gestione della comunita, ci si allonta-
na dallambito strettamente legato al fondamento
della fede e della sua trasmissione, si aprono ampi
spazi di compartecipazione dei fedeli alla sua vita.
Per esempio, nellamministrazione dei beni della
Chiesa si puo adottare una piu vasta forma deci-
sionale della comunita.

In ogni caso, abbiamo visto che la struttura ec-
clesiale ¢ fondamentalmente sinodale anche per
quanto riguarda lautorita dottrinale della Chiesa.
Infatti accanto al primato del Papa si pone il col-
legio episcopale; accanto al vescovo e affiancato il
suo presbiterio e i suoi diaconi e al magistero epi-
scopale corrisponde il sensus fidei del popolo di
Dio.

Alla fine va detto che nella Chiesa l'autorita e stru-
mentale al bene comune dell'unita nella fede e nel-
la carita del popolo di Dio. Questo non significa
che si debbano mortifica-re eventuali carismi che
sorgano nella Chiesa, ma lautorita della Chiesa li
deve verificare in vista del bene comune. La Lu-
men Gentium al n. 12 sottolinea la differenza tra
i doni carismatici e doni gerarchici che devono
essere vissuti nell'unita. Giovanni Paolo II ha in-
sistito sull'idea che i nuovi movimenti hanno con-
tribuito alla vitalita della Chiesa, e percio “non ce
contrapposizione tra la dimensione istituzionale e
quella carismatica della Chiesa, perché concorrono
insieme a rendere presente il mistero di Cristo e la
sua opera salvifica nel mondo” Questo pensiero e
ribadito da papa Benedetto XVI e da papa France-
sco mediante la sottolineatura della coessenzialita
di doni carismatici e doni istituzionali.”

29. Grovanni Paoro II,
Messaggio ai partecipanti
al Congresso mondiale dei
movimenti ecclesiali pro-
mosso dal Pontificio Consi-
glio per I Laici, 27 maggio
1998, n. 5.
CONGREGAZIONE PER LA
DOTTRINA DELLA FEDE,
Lettera “Tuvenescit Eccle-
sia” sulla relazione fra doni
gerarchici e carismatici per
la vita della chiesa e la sua
missione, 25 maggio 2016.

Capitolo Settimo. La Chiesa e i suoi ministeria 221.



Capitolo ottavo

LE “NOTE” O QUALITA IDENTIFICATIVE DELLA CHIESA

1. Y. M. CONGAR, Proprieta
essenziali della Chiesa, in J.
FEINER-M. LOHRER, Mys-
terium Salutis, Queriniana,
Brescia 1972, VII, pp. 439-
714; S. Dianich, Note, in
Dizionario Teologico Inter-
disciplinare, Marietti Tori-
no, 1978, II pp. 612-618.

“Una, santa, cattolica, apostolica” ¢ la fede che
caratterizza la Chiesa di Cristo quale il cristiano
la professa nel Credo, redatta nel Concilio di Cos-
tantinopoli (381). Nella storia del trattato classico
di ecclesiologia il tema delle “note” caratteristiche
della Chiesa veniva trattato in chiave apologetica
per definire quale fosse la “vera chiesa” rispetto
alle diverse separazioni ecclesiali che si erano pro-
dotte nella storia. Erano dunque considerate come
un criterio di verita per verificare la corrisponden-
za con la “vera” Chiesa di Cristo. Con il Vaticano
I1, animato dallo spirito ecumenico, questo tema
assume una prospettiva diversa: quella di descriv-
ere le qualita essenziali o i tratti caratteristici attra-
verso i quali la Chiesa ¢ chiamata a manifestare il
suo volto autentico nella storia.

In qualche modo queste proprieta stanno ad indi-
care quelle movenze che la Chiesa di ogni tempo
deve assumere per identificarsi con la Chiesa vo-
luta dal Signore Gesu. Vi ¢ cioe un’interazione fra
il piano misterico e quello storico: interazione che,
pur mostrando la differenza fra quello che la Chie-
sa nellattualita si trova empiricamente ad essere e
quello che dovrebbe essere. In tal modo cio diven-
ta “provocazione” alla Chiesa che vive nel tempo
per rimodellarsi continuamente in quellevento
misterico su cui e fondata e di cui essa e portatrice.

1. UNA soLA CHIESA

Il dono e imperativo dell'unita della Chiesa e rad-
icato nel desiderio profondo e nel mandato del
Signore Gesu:

“Non prego solo per questi, ma anche per quelli che cre-
deranno in me mediante la loro parola: perché tutti sia-

222. Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa



no una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano
anchessi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato.
... o in loro e tu in me, perché siano perfetti nell'unita e il
mondo conosca che tu mi hai mandato e che li hai amati come
hai amato me” (Gv 17,19-23).

Questo comando e recepito e raccomandato da Paolo:

“Comportatevi in maniera degna della chiamata che ave-
te ricevuto, con ogni umilta, dolcezza e magnanimita, sop-
portandovi a vicenda nell'amore, avendo a cuore di conser-
vare l'unita dello spirito per mezzo del vincolo della pace. Un
solo corpo e un solo spirito, come una sola ¢ la speranza alla
quale siete stati chiamati, quella della vostra vocazione; un
solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio
e Padre di tutti, che ¢ al di sopra di tutti, opera per mezzo di
tutti ed e presente in tutti” (Ef 4, 2-5).

Lunita ¢ l'emergenza visibile a livello empirico del
dono della comunione che i credenti vivono intorno a
Cristo per la chiamata del Padre e lopera che compie
in essi lo Spirito Santo. Ogni comunita cristiana espe-
rimenta l'unita cosi caratterizzata dal mistero trinitar-
io nella Eucaristia:

“Poiché c un solo pane, noi pur essendo molti siamo
un corpo solo: tutti infatti partecipiamo dell'unico
pane” (2 Cor 5,18).

Comungque e dovunque uno venga battezzato in Cris-
to acquisisce un titolo di piena appartenenza all’'unica
(Ei¢ pio, una sola) Chiesa: essa e di fronte al mon-
do e nella storia il segno visibile e sacramentale del
Regno di Dio in maniera esclusiva. Cio non significa
che la Chiesa debba esistere come un organismo tal-
mente compatto da non ammettere al suo interno una
molteplicita di comunita esistenti con forme diverse
tra loro, ma esige che esse si riconoscano fra loro
come l'unica Chiesa. In tal modo il discorso sull’'unic-
ita della Chiesa diventa il problema della sua unita. E’
un problema che non sarebbe sorto se I'unica Chiesa
fosse rimasta una specie di unica concreta comunita.
Necessariamente la comunicazione missionaria della
fede ha generato una molteplicita di comunita sparse
nel mondo: molteplici e diverse, ma unite nella con-

Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa 223.



sapevolezza che ciascuna e lespressione storica del dono
della Comunione trinitaria.

Di fronte ad esso esiste la possibilita, anzi la realta del
peccato, cioe delloblio del Dono, perdendo il senso della
differenza fra Chiesa e Regno. La Chiesa ¢ in tensione
escatologica verso il Regno, essendo solo “segno e stru-
mento dell'unita del genere umano” (LG 1); e quando si
attribuisse la pretesa di costituirsi essa stessa come il ter-
mine ultimo del mondo snatura se stessa. E si divide.
Dinanze alle divisioni delle Chiese cristiane, il Concil-
io ha insegnamento chiaro il cui contenuto ¢ la tensione
all'unita ecumenica:

“In questa Chiesa di Dio una e unica sono sorte fino dai primissimi
tempi alcune scissioni, condannate con gravi parole dallApostolo;
e nei secoli posteriori sono nate dissensioni pili ampie, e comunita
considerevoli si staccarono dalla piena comunione della Chiesa
cattolica, talora per colpa di uomini di entrambe le parti. Quelli poi
che ora nascono e sono istruiti nella fede di Cristo in tali comunita,
non possono essere accusati di peccato di separazione, e la Chiesa
cattolica li circonda di fraterno rispetto e di amore. Coloro infatti
che credono in Cristo ed hanno ricevuto validamente il battesimo,
sono costituiti in una certa comunione, sebbene imperfetta, con la
Chiesa cattolica. Sicuramente, le divergenze che in vari modi es-
istono tra loro e la Chiesa cattolica, sia nel campo della dottrina
e talora anche della disciplina, sia circa la struttura della Chiesa,
costituiscono non pochi impedimenti, e talvolta gravi, alla piena
comunione ecclesiale. Al superamento di essi tende appunto il
movimento ecumenico. Nondimeno, giustificati nel battesimo dal-
la fede, sono incorporati a Cristo e percio sono a ragione insigniti
del nome di cristiani, e dai figli della Chiesa cattolica sono giusta-
mente riconosciuti quali fratelli nel Signore. Inoltre, tra gli elemen-
ti o beni, dal complesso dei quali la stessa Chiesa ¢ edificata e viv-
ificata, alcuni, anzi parecchi ed eccellenti, possono trovarsi fuori
dei confini visibili della Chiesa cattolica: la parola di Dio scritta, la
vita della grazia, la fede, la speranza e la carita, e altri doni interiori
dello Spirito Santo ed elementi visibili. Tutte queste cose, le quali
provengono da Cristo e a lui conducono, appartengono a buon dir-
itto all'unica Chiesa di Cristo ((Unitatis Redintegratio n. 3).

2. LA SANTA CHIESA DI D10

La santita ¢ il modo stesso di esistere di Dio Trinita la cui
essenza ¢ di essere amore; e la santita nella Chiesa e il rif-
lesso comunicativo di questo amore nei credenti (1 Gv 1,

224. Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa



1-4). Essi vengono resi giusti e santi, partecipando
a questa vita divina, resa possibile per mezzo di
Gesu Cristo nello Spirito:

“L'amore di Dio e stato riversato nei nostri cuori per mezzo
dello Spirito Santo che ci & stato dato” (Rom 5,5).

Pertanto la Chiesa e santa in quanto “Corpo
di Cristo” formante con lui un’unica persona
nell’'unita damore con il Padre e lo Spirito. Con vi-
sione escatologica, cioe definitiva che dal presente
si riverbera sul futuro, nella lettera agli Efesini (5,
25-27) si dice che

“il Cristo ha amato la Chiesa, sua Sposa, e ha dato se stes-

so per santificarla e ... renderla gloriosa, senza macchia né
ruga, santa e immacolata”

In forza di questo legame essenziale la Chiesa
viene riconosciuta “santa” nel suo principio de-
finitivo e assoluto, Geslu Cristo, nei suoi mezzi
di santita, i sacramenti, e per tutti i santi che
vivono in essa. Da questo punto di vista bisogna
evitare di confondere la santita ontologica con la
perfezione etica, la cui preoccupazione ¢ l'adesione
ai precetti, poiché il contenuto proprio della san-
tita della Chiesa ¢ il dono di grazia effuso nei cuori
dei credenti.
Evidentemente pero la Chiesa ¢ comunita storica
di uomini che cadono nel peccato. Per questo la
Chiesa si e sempre rifiutata di escludere dalla com-
pagine ecclesiale i membri peccatori in modo che
virimanessero soltanto i “puri” e i “perfetti”. I Padri
hanno ricordato nelle formule di Origene e Ilario:
“Ecclesia peccatrix’, > che la “Chiesa e peccatrice”
Pertanto la Chiesa santa, nel cammino della storia,
resta sempre anche Chiesa di peccatori, anche se -
come osserva K. Ranher -:

“La santita ha una preminenza sullo stato peccaminoso

della Chiesa, per cui la nota decisiva, attribuita in defini-

tiva alla Chiesa di Dio, non ¢ il suo stato di peccato, ma la
sua santita e lo stato di grazia”*

2. ILARIO DI POITIERS usa
due volte questa espres-
sione nel Trattato sui
misteri 1,3; 2,9. J. Doi-
GNON, Peccatrix ecclesia.
Une formule d’inspiration
origénienne chez Hilaire
de Poitiers, in Revue de
Sciences Philosophiques et
Theéologiques, 1990, 255-
258. 11 Concilio non usa
mai questa espressione.

3. K. RANHER, Il peccato
nella Chiesa, in G. BARAU-
NA (ed.) La Chiesa del Vati-
cano II, Vallecchi, Firenze
1965, p. 432.

Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa 225.



La grazia della santita elargita alla Chiesa non la pone in
uno stato di impeccabilita, ma la rende capace di conti-
nua conversione, nella confessione dei peccati e nell’ac-
coglienza della grazia rigenerante dello Spirito. E’ la san-
tita di una comunita di persone perdonate dallamore
misericordioso di Dio:

“La Chiesa, che comprende nel suo seno peccatori ¢ santa e in-
sieme sempre bisognosa di purificazione” (LG 8).

E pertanto la Chiesa ¢ chiamata “a una perenne riforma’
Ecclesia semper reformanda (Unitatis Reditegratio, 6).

3. LA STRUTTURA CATTOLICA DELLA CHIESA

Fin dalle origini la Chiesa si presenta su un duplice pi-
ano: l'unica Chiesa di Cristo, a cui tutti i cristiani sono
consapevoli di appartenere, si sviluppa in una pluralita
di Chiese, ciascuna partecipe di un contesto culturale e
storico-geografico specifico.

In particolare gli scritti dell'eta subapostolica presentano
la Chiesa come entita a carattere universale e nello stesso
tempo locale. L'ekklesia che appare nelle lettere agli Efesi-
ni e Colossesi € I'insieme di tutti i credenti in Cristo: in
queste lettere non ci si interroga piu su problemi specifici
di una o dellaltra comunita locale come avveniva nelle
lettere ai Corinti o ai Romani. Qui non viene negato il
plurale delle chiese, ma si parla ora di ekklesia al singo-
lare, mostrando ai credenti la loro comune vocazione e
missione. In altre parole nelle singole comunita locali vi-
ene veicolata la percezione di una identita universale di
Chiesa, come & avvenuto per esempio per 'assemblea di
At 15 o per la colletta a favore della Chiesa di Gerusa-
lemme oppure, nei secoli successivi, le relazioni episto-
lari, gli incontri sinodali, o ancora il rito di ordinazione
episcopale che prevedeva I'imposizione delle mani di altri
vescovi delle Chiese vicine (Il concilio di Nicea stabilisce
che siano almeno tre).

Il termine kath’ olon (universale o cio che & secondo tut-
to o secondo l'insieme) non ce nel Nuovo Testamento;
appare per la prima volta nella Lettera agli Smirnesi di
Ignazio: “La dove c¢ il vescovo, li c& la comunita, cosi

226. Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa



come ce Cristo Gesu, vi e la Chiesa cattolica” (PG

5, 713).

Alla luce di questa oscillazione, la nota della catto- 4.1 Vaticano I utilizza sia

licita si definisce nellorizzonte di una dialettica tra ~ “chiesa locale” (8 volte),
. . . . sia “chiesa particolare” (24

chiesa locale (o particolare) * e Chiesa universale. volte). IL CIC propende

Per delimitare il concetto possiamo dire: la chiesa  per 'uso di “particolare”.

universale esige unita, molteplicita e comunanza; e 5. Communionis notio, . 9.

pero non puo essere senza chiesa locale. Le chiese

locali si realizzano nell’inter-relazione tra loro; e

nello stesso tempo i rapporti che danno consisten-

za unitaria alle singole comunita locali necessitano

di una comune partecipazione all'unica energia di

grazia che pervade la Chiesa, Corpo di Cristo. Si

tratta dunque di una reciproca inclusione.

Nel dopo Concilio si ¢ acceso il dibattito teologico

sulla priorita della Chiesa universale o della Chie-

sa locale. Sulla questione si ¢ pronunciata la Con-

gregazione per la Dottrina della fede con il Docu-

mento Communionis notio. Su alcuni aspetti della

Chiesa intesa come Comunione (1992).

Il rapporto tra chiesa locale e universale viene in-

dicato con la formula che tra le due vi é una “inte-

riorita reciproca” quale avviene in forza della cel-

ebrazione eucaristica e del ministero. LEucaristia

viene cosi vista come evento della Chiesa univer-

sale che, pur celebrato in un luogo particolare, non

puo ritenersi autonomo rispetto alla Chiesa uni-

versale. Pertanto il Documento esprime che non

vi e un legame esterno o istituzionale tra la Chiesa

particolare e quella universale, ma interiore per cui

alla costituzione di ogni chiesa locale deve essere in-

trinseca la percezione della sua universalita.

Di conseguenza, osserva il Documento, si puo

parlare di una “priorita ontologica e temporale”

della Chiesa universale su ogni chiesa particolare

dal momento che “la Chiesa-mistero partorisce

le chiese particolari come figlie”,” e pero va subito

detto - in controparte — che la Chiesa universale

si realizza nelle singole chiese, come in una goc-

Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa 227.



6. CoraNo, Sura 39,1-2:
“La rivelazione del Libro
discende da Allah, I’Eccel-
so, il Saggio. In verita ti ab-
biamo rivelato il Libro con
la Verita; adora dunque
Allah e rendiGli un culto
sincero”.

cia dacqua e contenuta tutta l'essenza dell'acqua di
tutte le gocce del mare.

In conclusione possiamo intendere il termine
“cattolicita” applicata alle chiese locali, in quanto
ciascuna e realizzazione dell'unica e santa Chie-
sa di Cristo, di modo che tutte le aggregazioni di
credenti nella comunione con tutte le altre chiese
locali, sono cattoliche secondo il senso originario
di “totalita” E’ la totalita di una rete — secondo la
metafora del vangelo - in cui le diversita di ogni
chiesa locale trovano la loro conciliazione nell'uni-
co Corpo di Cristo.

Il vescovo, che e “principio visibile e fondamento
di unita” (LG 23), per la sua appartenenza allor-
dine episcopale, iscrive la chiesa che presiede nel-
la comunione delle chiese locali, la rappresenta in
seno al collegio formato dalla totalita dei vescovi,
e allo stesso tempo assicura alla singola comunita
apertura e universalita, proiettandola nella comu-
nione con le altre chiese.

4. LA CHIESA E APOSTOLICA

Loriginalita della Rivelazione cristiana sta nel fatto
che essa non e fondata prima di tutto su un testo
sacro, come per esempio accade nell'Islam. Qui
ce una “Scrittura discesa da Dio’, il quale diretta-
mente parla al profeta Maometto: “Noi abbiamo
fatto discendere su di te la Scrittura” Levento cris-
tiano invece si basa sullesperienza storica vissuta
dagli apostoli con Gesu e sulla testimonianza di
quellesperienza, che essi hanno narrato e attesta-
to. Essi ci hanno comunicato cio che egli ha detto
e fatto, come ¢ vissuto, come ¢ morto, come si ¢
manifestato a loro vivo dopo la morte in croce.
Essi, come risulta da At 1, 21-22 erano ben cons-
apevoli di questo ruolo di testimoni. Infatti dopo
che Giuda era morto essi ritengono necessario sos-
tituirlo con questa precisa ragione:

228. Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa



“Bisogna che, tra coloro che sono stati con noi per tutto il
tempo nel quale il Signore Gesu ha vissuto fra noi, com-
inciando dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui e
stato di mezzo a noi assunto in cielo, uno divenga testim-
one, insieme a noi, della sua risurrezione”.

Il fatto che Gesu non abbia lasciato una testimoni-
anza scritta di sé, ma abbia consegnato la memo-
ria di sé e della sua opera ai suoi discepoli: “Sarete
miei testimoni’, da un carattere personalistico
allesperienza cristiana. Essa si fonda su un rap-
porto interpersonale: quello che gli apostoli ebbero
con Gesit, quello che i primi credenti ebbero con gli
apostoli, e infine quello che noi abbiamo con coloro
che, ultimo anello della catena, ci hanno comuni-
cato la loro fede. Ed ¢ cosi che la Dei Verbum n. 8
descrive la trasmissione della fede:
“Questa Tradizione di origine apostolica progredisce nella
Chiesa con l'assistenza dello Spirito Santo: cresce infatti la
comprensione, tanto delle cose quanto delle parole tras-
messe, sia con la contemplazione e lo studio dei credenti
che le meditano in cuor loro, sia con la intelligenza data
da una piu profonda esperienza delle cose spirituali, sia
grazie alla predicazione di coloro i quali con la successi-
one episcopale hanno ricevuto un carisma sicuro di verita.
Cosl la Chiesa nel corso dei secoli tende incessantemente

alla pienezza della verita divina, finché in essa vengano a
compimento le parole di Dio”.

Levento di comunione ecclesiale, la Chiesa, cui la
Rivelazione cristologica ha dato origine continua
dunque a perpetuarsi nella storia grazie alla testi-
monianza degli apostoli e di coloro che ne riper-
corrono lesperienza di fede sotto la guida di coloro
che, in forza della successione apostolica, “hanno
ricevuto un carisma di verita.” Pertanto la prima
testimonianza apostolica raccolta nel canone scrit-
turistico e il faro che illumina tutta la storia della
Chiesa: ad esso la vicenda della Chiesa nel tempo e
chiamata perennemente a fare riferimento. E porsi
e permanere sotto il suo giudizio ¢ condizione di
vitalita per la Chiesa.

Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa 229.



In conclusione la nota dell'apostolicita indica la
continuita del legame della comunita credente con
il suo evento originario, la storia di Gesti, e la testi-
monianza resa su di lui da quanto gli apostoli han-
no raccolto e narrato di lui.

Lapostolicita pero non consiste una pratica buro-
cratica di trasmissione di brani di vita, di detti, di
dottrine, ma esprime un legame vitale dell'insieme
dei credenti con la persona del Signore Gest, vis-
suto oggi grazie alla testimonianza degli apostoli
che raggiunge i nuovi credenti di tutti i tempi.

230. Capitolo Ottavo. Le note identificative della Chiesa



